


PAGINA LEGAL — OBRA PUBLICADA BAJO SEUDONIMO

© Nigro Mater, 2025
Todos los derechos reservados.

Esta obra se publica bajo seudénimo.
La identidad civil del autor permanece en reserva por voluntad expresa del mismo.

Se autoriza unicamente la distribucion digital gratuita de este documento,
siempre que:

1. su contenido permanezca integro,

2. no sea alterado, abreviado, ampliado ni modificado,
3. no se utilice con fines comerciales,

4. se mantenga visible la presente nota legal,

5. se respete la autoria de Nigro Mater.

Queda prohibida su venta, reproduccién comercial,o inclusion total o parcial en
plataformas de pago sin autorizacidn previa del autor.

La obra forma parte del archivo personal y ontolégico de Nigro Mater
y se ofrece al lector tal como fue concebida:
completa, integra y fiel a su origen.

Pagina 2



Cuando la sombra es maestra

Hay vidas que comienzan con ruido, y otras que comienzan con silencio.

La mia empezo en la negrura total: una habitacion cerrada, hermética a la luz, fiebres
que deshacian el tiempo, y un nifio que aprendioé a pensar porque no podia hacer
nada mas.

Alli entendi algo que tardé décadas en nombrar:
la oscuridad no siempre apaga; a veces revela, en ocasiones es luz.

No era la luz exterior la que me sostenia, sino una claridad interior que aparecia
cuando la mente dejaba de luchar y empezaba a escuchar.

Desde entonces supe que la sabiduria no viene del mundo, sino del modo en que uno
lo atraviesa. Que el dolor no siempre destruye: a veces forja.
Y que el alma crece en direccidn contraria al miedo.

Por eso escribo este libro: no para contar mi historia, sino para compartir la alquimia
que la sostiene.
La alquimia de una verdad simple:

La Oscuridad Luminosa Forja mi Alma.

Pagina 3



Mi biografia fisica

Pagina 4



CAPITULO | - LA NOCHE QUE ME PARIO

La mayoria de las personas recuerdan su infancia bafiada en luz. Hablan de mafanas
claras, de ventanas abiertas, de risas que estallan en cocinas calidas. Yo no. Mi
infancia esta hecha de una sola sustancia: oscuridad. No una oscuridad metaférica ni
decorativa, sino un negro absoluto, un negro azabache que no admitia rendijas, un
negro tan compacto que parecia tener peso propio. Ese negro fue mi mundo durante
afos, y en él aprendi a existir.

Las crisis de acetona que padeci desde que tenia apenas dos afos no eran episodios
aislados, sino temporadas enteras de vida suspendida. Cuando entraba en crisis, lo
primero que desaparecia era la luz. No porque se apagara en el mundo, sino porque
mi cuerpo no la toleraba. Bastaba un hilo de claridad colandose entre las cortinas para
desatar vomitos de bilis, mareos que doblaban el estbmago, fiebre que ascendia como
un fuego sin centro, devorandolo todo. Aunque la luz era el primer enemigo, no era el
unico. La fiebre tenia un horario cruel: dos subidas al dia, una por la mafana y otra por
la tarde, que me hacian vomitar bilis sin aviso. Entre esos picos febriles existia un
intervalo que cualquier médico habria considerado fiebre —37,5° a 38,5°—, pero para
mi era la unica “normalidad” posible. Aun asi, debia permanecer completamente
quieto, a oscuras, porque cualquier intento de moverme despertaba las nauseas que
siempre estaban ahi, como un telén de fondo permanente. Si estaba inmovil, al menos
no vomitaba. Pero el cuerpo nunca dejaba de recordarme su fragilidad: las nauseas
eran constantes, como un mar inquieto que no encontraba calma. Por eso la
habitacion donde pasaba buena parte de mi existencia quedaba herméticamente
sellada. Las cortinas no se corrian: se clausuraban. La luz quedaba proscrita,
condenada a quedarse fuera, como si fuese un enemigo invisible.

Con el tiempo, mis dias y mis noches se disolvieron en un unico estado perpetuo. No
existia diferencia entre la madrugada y el mediodia, porque dentro de aquel espacio
todo era igual: negro, silencio, fiebre, respiracion, y otra vez negro. Al principio
buscaba sefales que me dijeran si afuera era manana o noche, pero dejé de hacerlo.
Dejo de tener sentido preguntar. La idea misma de “hora” perdio su significado.Para
mi, el tiempo dejo de ser un rio y se volvid una masa inmovil, una densidad que hacia
que las horas pesaran como si tuvieran cuerpo.

Para un nifio pequefio, eso tiene consecuencias profundas. Los nifios aprenden el
mundo a través del contraste: saben que ha amanecido porque hay luz, que es hora
de dormir porque la casa se apaga, que existe la vida porque el dia se mueve. Yo no
tenia nada de eso. Vivia en un espacio sin ciclos, sin referencias, sin ventanas reales

Pagina 5



ni simbdlicas. Cuando un nifo crece sin ritmo, sin transicidon, sin cambio, la mente se
repliega sobre si misma buscando un territorio donde orientarse. En mi caso, ese
territorio fue el interior.

Dentro de esa oscuridad interminable empecé a sentir que mi propio pensamiento era
la unica forma de comprobar que seguia existiendo. No podia moverme demasiado:
me mareaba. No podia hablar sin esfuerzo: me agitaba. No podia tener compania: me
empeoraba. No podia jugar ni distraerme. No podia ver. No podia escuchar el mundo.
Solo podia pensar. Y asi, sin saberlo, empecé a pensar no como piensan los nifos,
sino como piensa alguien que no tiene otra opcidn.

Primero fueron pensamientos pequenos, casi reflejos. Luego se volvieron preguntas. Y
no preguntas simples, sino preguntas que parecian llegar desde algun lugar que yo no
reconocia. Con cinco afios ya me interrogaba por quién era yo, por qué existia, qué
sentido tenia vivir asi. A veces sentia miedo, pero no un miedo infantil a la oscuridad
—porque la oscuridad era lo unico familiar que tenia—, sino un miedo sin nombre, un
miedo invisible que nacia de la sensacion de que yo podia desaparecer sin que nadie
se diera cuenta. No sabia lo que era la muerte, pero intuia lo que era la ausencia de si.

En esos momentos, la fiebre subia como un animal que se despierta. Mi cuerpo ardia,
pero mi mente se abria. La fiebre tenia un extrafio efecto en mi: me debilitaba
fisicamente, pero me daba una lucidez que no correspondia a mi edad, una claridad
gque me sobrepasaba. Era como si, en medio de aquella negrura total, dentro de ese
encierro sin tiempo, se encendiera una luz que no venia de mis 0jos, sino de algun
lugar profundo, un lugar que mas tarde llamaria intuicion, vision, conciencia. Entonces
no tenia palabras para eso. Solo tenia la sensacién de que algo dentro de mi estaba
despierto mientras todo lo demas dormia.

La habitacion, con su silencio espeso, se convirtié en un espejo que no reflejaba el
mundo exterior, sino el mundo interior que comenzaba a formarse en mi. No tenia
juguetes ni distracciones: tenia pensamientos. No tenia amaneceres: tenia preguntas.
Y cada pregunta adquiria un peso descomunal, como si fuera un objeto real dentro de
la oscuridad. Pensar no era un acto voluntario: era mi manera de existir. Era la Unica
prueba de que yo seguia ahi.

Mientras mi cuerpo seguia siendo un cuerpo de nifio, mi mente envejecia por dentro,
pero no en el sentido adulto de acumular experiencia, sino en el sentido mas profundo
de adquirir hondura. No “crecia”: se profundizaba. Se hundia capa tras capa en un
territorio silencioso donde no habia nada mas que ella misma. Mientras otros nifios
median la vida en juegos, en risas, en rutinas, yo la media en pensamientos y
respiraciones. La media en silencios. La media en fiebres. La media en aquello que
nadie puede ver desde fuera.

Pagina 6



A veces pienso que alli, en ese cuarto oscuro que fue mi mundo durante tanto tiempo,
se quebro la inocencia antes de tiempo. Pero al mismo tiempo, alli comenzo algo que
no habria empezado de ningun otro modo. No fue un regalo: fue una forja. Una forja
dura, implacable, interminable. Una forja que me obligé a mirar el mundo desde el
interior antes de poder mirarlo desde el exterior. La luz fisica me estaba prohibida, pero
dentro de mi algo aprendi6 a iluminarse solo. Y esa luz interior —tan dificil, tan
antigua, tan inusual para un nifio— se convirtié en mi herramienta mas valiosa. Se
convirtio en mi modo de existir. Se convirti6 en mi modo de entender la vida.

Hoy puedo decirlo con una certeza que entonces yo no tenia: esa oscuridad no solo
me encerro... también me parié. Me dio profundidad. Me dio visién. Me dio intuicién. Y
me dio una forma de mirar el mundo que nunca habria nacido en la claridad del dia.
Los demas nifios salieron de la infancia desde el juego. Yo sali desde la sombra. Ellos
crecian hacia afuera. Yo creci hacia dentro. Ellos despertaron en la luz. Yo desperté en
la noche. Y aunque aquella noche duré demasiado, aunque fue dura, larga, eterna, sé
hoy que fue la noche que me formd. La noche que me abrié. La noche que me dio las
herramientas que me acompafan aun. La noche que me parié.

El Tiempo Estancado (Los 1800 Dias)

Hay una forma de tiempo que casi nadie conoce. No el tiempo que avanza, que fluye,
que se mueve con la luz del dia. No el tiempo de los relojes ni de los calendarios. Hay
un tiempo mas extrafio, mas silencioso, mas crudo: el tiempo que no pasa. Ese fue el
tiempo de mi infancia. Un tiempo abolido, suspendido, detenido como una respiracion
gue no termina de exhalarse. Un tiempo sin senales externas, sin amanecer, sin
ocaso, sin el ritmo natural que sostiene la vida de los demas. Ese tiempo —que no era
tiempo— se convirtid en mi mundo durante al menos mil ochocientos dias, una cifra
que hoy puedo nombrar, pero que entonces era solo una interminable continuidad sin
principio ni fin.

Cuando la luz esta prohibida y la oscuridad es absoluta, el dia y la noche dejan de
existir. No hay forma de distinguirlos. Los ojos, por mas que se abran, no pueden
decirte qué hora es. El cuerpo, febril, no tiene fuerza para sentir el paso del tiempo. La
habitacion —cerrada, sellada, hermética— se convierte en un espacio sin historia.
Todo es igual. Siempre igual. Una nota sostenida de silencio y oscuridad. Con el paso
de las crisis de acetona dejé de preguntarme si afuera era mafiana o madrugada. Esas
palabras, que para cualquier otra persona tienen un color, una temperatura, un sonido,
para mi no eran mas que conceptos vacios. Mi mundo no estaba dividido en dias y
noches: mi mundo era un solo bloque indivisible. Un unico estado. Una unica
oscuridad que lo abarcaba todo.

Pagina 7



La gente imagina el tiempo detenido como una pausa. Pero lo que yo vivi no era una
pausa. Era un estancamiento. Una densidad. Una sustancia inmovil que recubria cada
pensamiento y cada respiracion. El tiempo se habia vuelto espeso, sin bordes, sin
direccion, sin destino. Al principio, como nifio, intentaba encontrar sefiales que me
permitieran saber dénde estaba. Le preguntaba a mi madre qué hora era, pero incluso
su respuesta —“es de dia”, “es de noche”— no significaba nada para mi. Eran
palabras que describian un mundo al que yo ya no pertenecia. Yo vivia en otro lugar.

Un lugar sin horas. Sin luz. Sin cambio.

Es dificil describir lo que produce eso en la mente de un nifio. Muchos creen que los
nifos no entienden la profundidad del aislamiento, pero es precisamente en la
sensibilidad infantil donde mas cala la falta de referencia. Sin luz, la mente se queda
sin paisaje. Sin ruido, se queda sin compafiia. Sin tiempo, se queda sin historia. Y en
ese vacio, algo dentro de mi se abrid. No fue un despertar suave, sino un despertar
abrupto, obligado, como si la falta de estimulos externos me empujara hacia dentro
con una fuerza imposible de resistir. Mi mente, sin mundo exterior al que aferrarse,
empezo a construir un mundo interior con lo que tenia: la oscuridad, la fiebre, las
preguntas, los pensamientos que no sabia que podia tener.

Habia momentos en los que me preguntaba si de verdad seguia vivo. No porque
comprendiera la muerte, sino porque no tenia ningun punto de referencia que
confirmara mi existencia. Los demas nifios tenian rutinas, juegos, horarios. Yo tenia
silencio y oscuridad. Ellos vivian en un espacio lleno de movimiento. Yo en un espacio
donde no ocurria nada nunca. Con el tiempo, esa sensacion dejé de ser terrorifica y se
convirtié en una especie de estado natural. Acepté la ausencia de tiempo porque no
tenia otra opcion. Pero aceptarla no significaba que no me afectara. En realidad, me
transformaba.

Mi cuerpo seguia siendo un cuerpo de nifio, débil, febril, fragil, pero mi mente
envejecia. Si, envejecia. No creci hacia afuera: creci hacia dentro. No acumulé
experiencias: acumulé profundidad. Mis pensamientos se volvieron mas densos, mas
intensos, mas afilados. Mientras los otros nifios contaban dias para cumplir ahos, para
ir a la playa, para celebrar Navidad o Reyes, yo no contaba nada. No sabia qué fecha
era, ni qué dia, ni qué mes. Para mi, el mundo exterior era un rumor distante, algo que
existia “alla afuera”, en un lugar del que yo estaba ausente.

A veces, cuando la fiebre bajaba un poco, intentaba reconstruir el tiempo. Pensaba: “Si
hace rato que no escucho pasos, debe ser tarde”. “Si no oigo voces, debe de ser
noche”. Pero eran especulaciones huecas, intentos suaves de volver a habitar una
realidad que ya no era mia. La verdad era simple, brutal, definitiva: vivia fuera del
tiempo humano. Hubo momentos en los que la conciencia de ese estancamiento se

Pagina 8



volvia insoportable. No porque doliera fisicamente, sino porque me hacia sentir
invisible. Sentia que la vida seguia para los demas, pero no para mi. Que el mundo
giraba, pero yo no. Que el tiempo avanzaba solo fuera de mi habitacion.

Esa sensacion —la de estar detenido mientras todo se mueve— marca
profundamente. Deja una huella. Una huella que no se borra nunca. Pero también, de
una manera que no puedo explicar con palabras simples, despierta algo. Una especie
de claridad interior. Una mirada que no es la del nifio comun. Una visidn que no
proviene de la experiencia, sino del silencio. Un pensamiento que nace sin maestro,
sin guia, sin modelos. Fue alli, en ese tiempo estancado, cuando empeceé a
comprender algo que muchas personas tardan toda una vida en descubrir: que el
tiempo exterior no es el tiempo real. Que lo que transforma no son los dias: son las
vivencias interiores. Los silencios. Los desiertos. Las noches sin reloj.

Ese tiempo sin luz, sin ruido, sin historia, sin horas, sin principio ni fin, fue mi verdadero
maestro. Un maestro duro, exigente, radical. Pero también un maestro honesto,
implacable, transformador. No aprendi a vivir en el tiempo. Aprendi a vivir en la
conciencia. Aprendi a escucharme. Aprendi a sentirme. Aprendi a existir desde dentro.
Mientras los demas seguian sus ciclos —dia, noche, lunes, viernes, verano, invierno—
yo me habia convertido en alguien que observaba el mundo desde una profundidad
que nadie me habia ensefiado. Un nifio que no sabia lo que era el tiempo, pero ya
intuia lo que era el ser. Y hoy, mirando atras, puedo decir con plena certeza: esos 1800
dias no fueron un vacio. Fueron una semilla. Una raiz silenciosa. Un origen secreto.
Un territorio interior que todavia conservo. El tiempo no pasaba... pero yo si. Y ese
paso, invisible para todos, fue el comienzo de mi vision.

Cuando La Mente Despierta Antes Que El Cuerpo

Hay despertares que no pertenecen a la infancia. Despertares que deberian llegar mas
tarde, cuando la vida ya ha esculpido en uno suficientes heridas, suficientes
aprendizajes, suficientes preguntas. Pero a veces —cuando el mundo exterior
desaparece y el interior se convierte en el unico territorio habitable— el despertar llega
antes de tiempo, sin pedir permiso, sin esperar que el cuerpo esté preparado. El mio
llegb asi: demasiado pronto. Demasiado lucido. Demasiado profundo para un nifio de
pocos anos.

La fiebre, que para cualquier otro habria sido solo dolor y agotamiento, para mi se
convirtio en una especie de umbral. Cuando el calor subia, cuando mi piel ardia y mi
respiracion se volvia irregular, algo dentro de mi se hacia mas claro, mas agudo. Es
extrano decirlo: la enfermedad debilitaba mi cuerpo, pero encendia mi mente. Habia un
instante —justo en el borde entre el delirio y la conciencia— en el que yo veia mi
mundo interior con una nitidez que no sabia que existia.

Pagina 9



Recuerdo esa sensacidon con una precision absurda, casi fisica. Era como si una llama
tenue pero intensa se encendiera en algun lugar detras de mis pensamientos, una luz
que no iluminaba la habitacion —que seguia igual de negra, igual de hermética—, pero
que iluminaba algo dentro de mi. No sabia nombrarlo entonces, pero hoy lo puedo
decir: era mi conciencia. Era la parte mas profunda de mi, despertando en medio de un
cuerpo febril.

A veces sentia que observaba mi propio sufrimiento desde cierta distancia. No como
quien se separa del dolor, sino como quien adquiere una perspectiva imposible para un
nifo. Era como si hubiera dos yo: el pequefio, ardiendo, vulnerable, atrapado en un
cuerpo que no entiende lo que le ocurre; y el otro, silencioso, atento, inmovil, que
miraba todo eso desde un lugar mas alto, mas amplio, mas antiguo. Ese segundo yo
—ese observador que no parecia tener edad— fue mi primer maestro interno.

La mayoria de los nifios construyen su conciencia a partir de la interaccion con el
mundo: la familia, la escuela, los juegos, las otras voces. Yo tuve que construirla desde
el silencio, desde la fiebre, desde la inmovilidad. No tenia la posibilidad de apoyarme
en nada externo. Todo lo que aprendia, lo aprendia desde dentro. Por eso mis
primeros pensamientos profundos llegaron antes de que supiera escribirlos. Ni siquiera
sabia que eran profundos. Solo sabia que estaban ahi, empujando, queriendo nacer.
Preguntas que ningun nifio a esa edad deberia tener, pero que en mi surgian como si
fueran inevitables, como si la oscuridad las hubiera incubado durante dias
interminables.

En esos momentos de lucidez febril me preguntaba por la existencia, por el sentido de
mi propio dolor, por el porqué del mundo. No sabia formularlo de manera adulta, claro,
pero la sensacion estaba. Sentia que algo dentro de mi buscaba una respuesta a una
pregunta que todavia no sabia formular. Una vez, en el punto mas alto de la fiebre,
tuve una claridad tan fina que me asustd. No fue un pensamiento articulado, sino una
pregunta sin palabras que cay6 dentro de mi como una piedra en un pozo: ¢por qué
estoy tan solo si estoy dentro de mi mismo? Fue la primera vez que senti mi mente
adelantarse a mi cuerpo. Y lo mas desconcertante era que, a veces, llegaban
intuiciones. No respuestas razonadas, sino intuiciones puras, completas, que no
necesitaban palabras. Intuiciones que me hacian sentir que habia algo mas alla del
dolor, mas alla de la enfermedad, mas alla de mi mismo. Algo que estaba ahi,
silencioso, esperando. Algo que no pertenecia a la mente infantil, sino a una
profundidad que ninguna edad puede contener del todo.

Fue asi como descubri mi intuicion. No como una sensacion vaga, sino como una luz
interna que se encendia cuando todo lo demas desaparecia. Era como si mi alma —si
es que puedo llamarle asi— supiera cosas que mi cuerpo no sabia. Como si hubiera

Pagina 10



un conocimiento silencioso que me acompafaba, oculto, pero firme. Ese despertar
interior era incbmodo. Doloroso. Antinatural. Demasiado grande para un nifio. Sentia
que mi mente veia mas de lo que deberia ver, que se adentraba en lugares donde no
tenia guia, donde nadie me habia ensefiado a caminar. Pero alli estaba yo, caminando
igual, con fiebre, con miedo, con silencio, con una lucidez que no sabia como sostener.

Hay quienes creen que la conciencia despierta con la adolescencia, con la vida adulta,
con las crisis del mundo exterior. La mia desperté en medio de crisis interiores.
Enfiebrada. En soledad. Sin luz. Sin tiempo. Sin compafia. Y ese despertar precoz
dejo marcas. No marcas visibles, sino marcas que viven en la estructura profunda del
alma. Marcas que transforman la percepcidon. Marcas que no te abandonan nunca.

A veces pienso en ese nifilo que yo era —débil, delgado, fragil, acostado en una
habitacién sin luz— y siento una profunda compasioén. Tuvo que aprender demasiado
pronto. Tuvo que sentir demasiado profundo. Tuvo que soportar demasiado silencio.
Pero también sé que ese nifio aprendio algo que muchos adultos nunca llegan a
aprender: que la mente no se despierta por educacion, ni por madurez, ni por
experiencia acumulada. Se despierta cuando se queda sin mundo exterior. Cuando ya
no tiene nada a lo que aferrarse. Cuando el unico territorio disponible es el interior.

La oscuridad de aquellos afos no solo me quitd el tiempo. Me dio un mundo interno.
Me dio la posibilidad de ver sin ojos, de entender sin palabras, de intuir sin logica. Fue
asi como mi mente desperté antes que mi cuerpo. No porque yo lo buscara, no porque
alguien me guiara, sino porque no habia otra salida. El exterior estaba prohibido. Asi
que tuve que aprender a vivir en el interior. Y esa vida interna fue la que me formé. La
que me dio profundidad. La que me dio sensibilidad. La que me dio visidon. La que me
dio una forma de entender la existencia que aun hoy —después de décadas— sigue
siendo la base de todo lo que soy.

A veces, cuando cierro los ojos, aun puedo sentirlo: el silencio espeso, la fiebre
subiendo, la oscuridad absoluta, la respiracion detenida del tiempo... y esa chispa
interior que se encendia, pequefa pero indestructible, como si dijera: “Aqui estoy. Te
acompafio. No estas solo”. Ese despertar fue mi inicio. Mi origen real. Y aunque llegd
demasiado pronto, aunque llegé con dolor, aunque llegé envuelto en sombras, fue el
despertar que marco mi vida entera.

El Rostro Invisible De Dios

No recuerdo el momento exacto en que empece a preguntarme por Dios. No existié un
instante concreto, ni una conversacidén que sembrara la duda, ni un adulto que
introdujera el concepto. Fue algo mucho mas primitivo, mas silencioso, mas inevitable:
una pregunta que nacia sola en mi mente, como brota una raiz en la oscuridad

Pagina 11



buscando agua. Estaba alli, tumbado en aquella habitacion sin tiempo, sin luz, sin
mundo... y de pronto, sin saber por qué, comencé a preguntarme qué habia mas alla
de ese silencio. No qué habia fuera de la habitacién, sino qué habia detras de todo
aquello que yo no podia ver.

El dolor, la fiebre, la soledad, el silencio... todos parecian apuntar a una misma
direccion. Cuando uno es tan pequefo y no tiene mundo exterior al que aferrarse, la
mente empieza a buscar un “algo” donde apoyarse. Ese “algo”, para mi, fue la idea
—todavia sin palabras— de un Ser, de una presencia, de una voluntad detras de todas
las cosas. Al principio, mi idea de Dios era infantil: una figura borrosa que yo
imaginaba en un rincon del universo, observandome con cierta indiferencia. No un
Dios bueno ni un Dios malo; tan solo una presencia que existia sin involucrarse
demasiado. Quiza porque yo mismo me sentia aislado, pensaba en un Dios también
aislado, distante, inaccesible.

Pero a medida que los dias —o0 aquello que yo creia que eran dias— se extendian en
mi oscuridad sin tiempo, esa imagen se volvio insostenible. ; Como podia existir un
Dios que permitiera que un nifio viviera tantos anos sin luz? ; Como podia existir un
Dios que no se manifestara ni con una chispa, ni con un gesto, ni con un alivio?
Recuerdo perfectamente la conclusion a la que llegué por primera vez: Dios no existe.
Y no lo pensé con rabia. Lo pensé con logica. Si Dios existia, debia haberse asomado
por alguna rendija. Si no lo hacia, era simple: no estaba. No existia.

Ese pensamiento me duré un tiempo. Un tiempo largo. Un tiempo sin tiempo. Pero un
dia —uno de esos dias que no eran dias— ocurrid algo distinto. Uno de esos instantes
de lucidez que solo la fiebre permite. Una claridad que no venia de mi mente, como si
se encendiera por detras, como si apareciera sola en la oscuridad. Fue un instante
breve, pero suficiente para derrumbar la idea que habia construido. No puedo
describirlo con precision absoluta, pero fue como sentir que habia algo mas grande, no
fuera de mi, sino dentro de mi. Algo que no estaba hecho de palabras. Algo que no
necesitaba hablarme para hacerse sentir.

No vi nada. No escuché nada. No sofié nada. Pero senti una Presencia. Era una
sensacion suave, profunda, imposible de ignorar: como si la propia oscuridad estuviera
viva. Como si el silencio no fuera vacio, sino una presencia plena, consciente, que me
sostenia sin tocarme. Fue entonces cuando entendi algo que cambiaria toda mi vida:
que Dios —si es que debia llamarlo asi— no tenia forma humana, no tenia rostro, no
tenia figura, no estaba en el cielo, no estaba fuera. Estaba en la Naturaleza. En el
orden silencioso del mundo. En la estructura invisible que sostiene cada cosa. En el
latido secreto que existe incluso en la oscuridad absoluta.

Pagina 12



La enfermedad me habia quitado el mundo exterior, pero me habia entregado un
espacio interior inmenso. Y en ese espacio, un dia, senti algo parecido a una verdad:
Dios no era alguien. Era algo. No era un padre. No era un anciano. No era un juez. No
era ninguno de los nombres que los adultos usan. Era la Naturaleza. La fuerza que
organiza. El orden que respira. La coherencia que existe incluso cuando uno no puede
verla. La inteligencia silenciosa que hace que un arbol crezca, que las estaciones
cambien, que un cuerpo enfermo siga luchando por vivir, que un nifio solo en la
oscuridad encuentre dentro de si una luz que no sabia que poseia.

Cuando pienso en ese momento, no puedo evitar sentir que esa revelacion —aquella
certeza silenciosa— fue uno de los tesoros mas grandes que me dejo la infancia. Afos
después, cuando ya podia ver la luz sin que me destrozara el cuerpo, cuando ya
caminaba, reia, jugaba y vivia en un mundo que por fin podia tocar, mi idea de Dios
volvié a cambiar. Ya no era la ausencia que habia imaginado cuando era pequenio.
Tampoco era la presencia imprecisa y luminosa que senti a través de la fiebre. Se
convirtié en una idea mas profunda: una presencia que esta en todas las cosas, pero
que no actua como un alguien, sino como un estado. Un estado de perfeccion
silenciosa. Un estado de orden. Un estado de sentido.

Nunca he sido religioso, pero siempre he sido espiritual. No porque alguien me lo
ensefara, sino porque tuve que descubrir, desde un rincon oscuro y silencioso, que
habia algo mas grande que mi propio sufrimiento. Algo que me acompafiaba. Algo que
me sostenia. Algo que respiraba detras de la fiebre. Algo que estaba alli incluso
cuando yo creia que nada existia. Ese fue el rostro invisible de Dios para mi: no un
rostro... sino una vibracion. No un personaje... sino una verdad. No un ser... sino un
orden. Y cada vez que, aiios despues, he sentido una intuicidn que me guiaba en el
momento exacto, cada vez que he sentido una certeza sin palabras, cada vez que he
sabido algo sin saber cdmo, siempre he reconocido aquella misma presencia antigua,
aquella misma luz sin luz, aquella misma verdad sin forma que nacié conmigo en la
oscuridad.

La Forja Del Nino Que Salié Diferente

Cuando pienso en aquel nifio —en mi mismo— tendido en una cama que no conocia
amaneceres, sin luz, sin tiempo, sin compaiia, sin mas sonido que su propia
respiracion y el rumor lejano de una casa que seguia viviendo mientras él permanecia
detenido, siento algo parecido a un temblor. Un temblor suave, pero profundo, como si
al recordarlo aun pudiera rozar esa antigua soledad, esa sensacion de estar encerrado
en un mundo al que no pertenecia, esa certeza muda de ser distinto sin saber por qué.

Porque la verdad es que sali diferente. Lo sé ahora, lo he sabido siempre. Pero no fue
de un dia para otro; no fue un cambio repentino. Fue una forja lenta, paciente,

Pagina 13



silenciosa, hecha a fuego interior. Una alquimia que no pedi, pero que me molded sin
preguntarme. Mientras otros nifios jugaban, yo pensaba. Mientras ellos reian, yo
escuchaba el silencio. Mientras ellos corrian bajo el sol, yo navegaba en un mar
oscuro que no tenia orillas. Mientras ellos aprendian del mundo, yo aprendia de mi
mismo. Y esa diferencia —entonces dolorosa, incomprensible, pesada— se convirti
con los afios en mi mayor don.

Hay heridas que no cicatrizan como se espera. No se cierran: se transforman. Y, en la
transformacion, se vuelven herramientas. La oscuridad, que fue mi enemigo durante la
infancia, se convirtié en mi maestra. El silencio, que me aislé tanto tiempo, se volvié mi
refugio. La incapacidad de distinguir entre el dia y la noche me ensefnd algo extrafio:
que el tiempo no es algo que se mide afuera, sino algo que se vive adentro. Y la fiebre,
gue parecia robarme vida, me regald una lucidez precoz que me acompanaria toda la
vida.

Mientras crecia hacia dentro, mis sentidos también se afinaban. Aprendi a escuchar
cosas que otros no escuchaban. Aprendi a percibir matices en las miradas, en los
gestos, en las palabras, incluso en los silencios de los demas. La intuicibn —esa
chispa que nacié conmigo en la oscuridad— se volvié una brujula. Una bruajula que,
aunque a menudo iba en contra de lo establecido, nunca me fallé. Nunca. En aquella
habitacién cerrada aprendi a distinguir, sin saberlo, entre lo superficial y lo esencial.
Sin ruido externo, el alma se acostumbra a escuchar su propia voz. Sin estimulos, el
pensamiento se vuelve nitido. Sin distracciones, uno aprende a mirar sin filtros.

No sabia entonces que la vida me estaba entrenando. Me estaba entrenando para
algo que vendria mucho mas adelante: para ver mas alla de las apariencias, para no
aceptar verdades prestadas, para cuestionarlo todo, para enfrentarme al mundo con
una mirada propia. La oscuridad me obligd a estar solo, y esa soledad me ensefo a
ser yo mismo. No habia nadie a quien imitar, nadie que me moldeara desde fuera,
nadie que me diera un guion. Todo lo que aprendi alli dentro nacié de mi. Nacié de mi
fragilidad, si, pero también de mi fuerza. Una fuerza que entonces no sabia que tenia.

Cuando finalmente sali de esa etapa —cuando pude ver la luz sin que me destruyera,
cuando pude caminar, jugar, reir, vivi— no era el mismo nifio que entrd. La gente veia
un nifo normal. Pero por dentro yo tenia algo que otros no tenian: una profundidad
silenciosa, una mirada antigua, un pensamiento que no correspondia a mi edad. No
era superior; era distinto. Distinto de una forma dificil de explicar. Distinto de una forma
que solo muchos anos después comprendi.

La vida me dio un inicio duro, pero me dio también una sensibilidad extraordinaria. Un
modo de percibir el mundo que no se aprende en libros ni en escuelas. Un modo de
sentir que no se ensefia, que no se transmite: que se forja. Si, fui un nifio fragil. Pero

Pagina 14



de esa fragilidad naci6 algo mas poderoso: la capacidad de ver lo que otros no ven, de
escuchar lo que otros no escuchan, de percibir lo que otros pasan por alto.

Siempre he tenido la sensacion de que, mientras mi cuerpo estaba encerrado en
aquella habitacion, algo en mi —Illamalo alma, conciencia, esencia— se expandia.
Como si la falta de luz exterior hubiera hecho que mi luz interior se hiciera mas
intensa. Como si la enfermedad hubiera sido el precio que debia pagar por conseguir
una manera de ver la vida que pocos poseen. El nifio que salié de esa habitacion no
era el mismo que habia entrado. No perdi6 inocencia: la transform6 en comprensién.
No perdié infancia: la convirtié en visién. No perdié tiempo: lo convirtié en conciencia.

La gente suele decir que las adversidades nos vuelven mas fuertes. Pero no es del
todo cierto. Las adversidades, cuando se viven desde tan temprano, no te vuelven
fuerte: te vuelven profundo. Y la profundidad —cuando nace tan pronto— marca la
vida entera. A veces, cuando cierro los ojos, puedo sentir al nifio que fui. No lo veo. Lo
siento. Puedo sentir su miedo, su silencio, su lucidez repentina. Puedo sentir su
fragilidad y su fuerza a la vez. Puedo sentir cdmo, sin saberlo, se convertia en el adulto
que soy hoy.

Ese nifio —solo, febril, rodeado de oscuridad— no estaba siendo destruido. Estaba
siendo forjado. Forjado como se forjan los metales secretos: con fuego, con presion,
con silencio, con tiempo detenido. No fue la infancia que yo habria elegido, pero fue la
infancia que me hizo. La que me dio mi mirada, mi intuicion, mi pensamiento, mi
sensibilidad, mi capacidad de comprender el alma humana, mi modo de ver lo invisible.
A veces la vida no te regala luz. A veces te regala oscuridad. Y en esa oscuridad, sin
que tu lo sepas, esta tu origen. Yo sali de aquella noche distinto. Pero no roto. No
vencido. No derrotado. Sali despierto. Sali viendo con los ojos del alma. Sali sintiendo
desde un lugar mas hondo. Sali con una mirada que ya nunca volveria a ser ingenua:
una brujula interior que, desde entonces, me ha guiado incluso cuando el mundo
alrededor se ha vuelto oscuro.

CAPITULO Il — EL DIA EN QUE PENSAR SE VOLVIO MI
SUSTENTO

La enfermedad tiene una manera silenciosa de educar: primero destruye, después
revela. Yo era un niflo demasiado pequeno para comprenderlo, pero la oscuridad que
me envolvia habia comenzado a moldear mi interior mucho antes de que yo pudiera
articular una palabra. Pensar, al principio, no era un acto consciente. Era apenas un
estremecimiento interior, una reaccion minima ante el silencio total. No pensaba para
comprender. Pensaba porque no podia hacer otra cosa. Pensaba porque mi cuerpo no

Pagina 15



tenia fuerzas para moverse y la mente, atrapada en ese encierro prolongado, se
agrietaba para dejar escapar algo que yo no entendia, pero que me mantenia unido a
mi mismo. Eran pensamientos sin lenguaje, como luces borrosas que aparecian en
medio de la fiebre para impedir que me diluyera por completo en la oscuridad.

Pero hubo un punto —indefinido, casi suspendido en el mismo tejido de mis fiebres—
en que ese pensamiento involuntario empezé a cambiar de naturaleza. La fiebre subia
por mis huesos con su ritmo antiguo, instalandose en mi cabeza como si conociera
cada recoveco del craneo, pero esta vez yo no me quedé inerme. Habia dentro de mi
una presencia distinta, mas firme, mas nitida, como si mi mente hubiese encontrado un
pequefio punto de apoyo donde colocar su peso. No fue una revelacion, ni un salto
brusco, ni una epifania infantil. Fue un desplazamiento suave, casi imperceptible:
pensar dejo de ser reaccion y empezo a ser sostén.

Recuerdo una tarde —si es que era tarde, porque los dias no existian alli— en la que
la fiebre alcanzo6 ese punto en que el cuerpo parece volverse demasiado pequeio para
contenerla. Mis manos estaban frias, mi frente ardia, y sentia un pulso inestable en las
sienes, como si la fiebre golpeara desde dentro para recordarme que no tenia
escapatoria. Abri los ojos, pero la oscuridad era absoluta. Cerré los ojos, y la oscuridad
era la misma. Da igual: no habia diferencia entre el dentro y el fuera. Y en ese instante
en que todo parecia ceder, aparecio un pensamiento pequefo pero firme, como una
linea trazada en la oscuridad: si no pienso, desaparezco.

Todo eso ocurria en un cuerpo que no me daba tregua. Cada mafiana y cada tarde la
fiebre ascendia con una regularidad implacable y me llevaba directamente al vomito de
bilis, como si el cuerpo se vaciara de si mismo. Entre una subida y otra vivia atrapado
en un rango febril que para cualquier nifio seria enfermedad, pero para mi era territorio
habitual. Aun en ese intervalo “estable”, debia permanecer inmovil porque cualquier
inclinaciéon brusca podia despertar otra oleada de nauseas. Pensar se volvid mi unico
sostén precisamente porque el cuerpo no ofrecia ninguno: cuando el movimiento era
enemigo y la luz estaba prohibida, la mente era la unica parte de mi que no se
desmoronaba.

No sé por qué surgio ni como lo supe. No era una frase completa, no tenia estructura,
no era un razonamiento. Era una certeza. Una certeza que, en un nifio tan pequefo,
no deberia existir. Pero existio. Y con esa certeza llegd una nueva forma de estar en
mi propio cuerpo. No mas fuerte, pero si mas presente. No mas seguro, pero si mas
consciente. Era como si el pensamiento hubiera encontrado un terreno interior donde
apoyarse para no derrumbarse con la fiebre. Y ese terreno, que no sabia que tenia,
comenzo a expandirse.

Pagina 16



Desde entonces, pensar dejo de ser un acto involuntario y se convirtié en un lugar al
que podia acudir cuando la fiebre me arrancaba las fuerzas. No podia huir, no podia
moverme, no podia cambiar la oscuridad que me envolvia, pero podia entrar en ese
pequeino espacio interior donde nada temblaba, donde el dolor no podia arrastrarme
completo. Era un refugio extrafio, sin imagenes ni sonidos, pero era mio. Y en ese
refugio aprendi la diferencia entre existir y desaparecer. Existir requeria pensamiento.
Desaparecer era rendirse al dolor sin establecer esa linea interna que decia: aqui sigo.

La fiebre volvia una y otra vez, pero ya no me encontraba tan indefenso. Ahora tenia
algo que no tenia antes: la capacidad de apoyarme en mi propia mente. No para
entender el mundo, sino para sostenerme en él. Habia descubierto una forma minima
de verticalidad interior. Una forma de permanecer dentro del caos térmico. La mente se
convirtié en una muesca en la piedra de mi conciencia, un punto que resistia la
embestida de la fiebre. Y ese punto, tan fragil como era, cambio el curso de mi
existencia. Porque en un cuarto sellado contra la luz, donde no habia amaneceres ni
noches, donde el tiempo se volvia masa inmovil, ese pensamiento era mi unica
estructura.

Ese fue el dia —o la fiebre, o la noche interminable— en que pensar dejo de ser un
reflejo para convertirse en mi sustento. Un dia sin fecha. Un dia sin reloj. Un dia sin
luz. Pero un dia fundacional. El dia en que descubri que el pensamiento no era solo
algo que me ocurria, sino algo en lo que podia apoyarme. Algo que podia sostenerme
mientras el mundo, alla afuera, seguia siendo inaccesible. Ese descubrimiento marcé
el inicio de todo lo que vendria después. Marco el inicio de mi vida interior.

La Mente Como Refugio En Mitad De La Fiebre

La fiebre tenia sus propias leyes, sus propios ciclos, su propia manera de visitar el
cuerpo. Subia cuando queria, bajaba cuando queria, y no obedecia mas que a su
instinto de retorno. Cada vez que regresaba yo sentia que mi cuerpo era un territorio
que la fiebre reclamaba, no con violencia, sino con una familiaridad inquietante, como
si ella conociera secretos que yo todavia no era capaz de imaginar. Pero ahora, en
medio de esa danza térmica, ya no era un nifio completamente indefenso. Tenia un
lugar interior donde podia sostenerme sin caer, una especie de claridad minima que
aparecia justo cuando mas la necesitaba.

Ese lugar no tenia forma ni luz. No tenia paredes. No tenia nombre. Era apenas una
sensacioén: una quietud muy pequena y muy profunda, que no pertenecia al cuerpo,
sino a la mente. Cuando la fiebre me arrinconaba y el silencio se convertia en un peso
insoportable, pensaba para entrar en ese cuarto interior. No era una accion voluntaria.
Era mas bien un instinto aprendido. Un movimiento de conciencia hacia dentro. Y cada

Pagina 17



vez que lo hacia, sentia que minimamente recuperaba mi centro, aun cuando todo
alrededor —y dentro— ardia.

La oscuridad de la habitacion no cedia. No lo haria nunca. Pero mi relacion con ella si
cambio. Antes era un enemigo, una sustancia que me borraba los limites, que me
hacia sentir suspendido en un vacio sin forma. Ahora era el escenario donde habia
descubierto mi propio refugio interior. La fiebre podia doblarme, la oscuridad podia
envolverme, el silencio podia pesar como un cuerpo a mi lado, pero dentro de mi habia
un espacio donde todo eso se volvia menos absoluto. No desaparecia, pero perdia su
dominio total sobre mi.

A veces me sorprendia la nitidez de mis propios pensamientos en los puntos mas altos
de la fiebre. No eran pensamientos complejos ni razonamientos largos. Eran destellos.
Pequenas luces internas que me decian: no te vayas. Sigue aqui. No te pierdas. Y
obedecer esos destellos era la forma mas antigua que tuve de resistir. No resistir
contra el dolor, sino resistir contra la disolucion.

Hubo un momento —como siempre, sin fecha— en que lo entendi con una claridad
que casi dolio: si dejaba de pensar, dejaba de existir. No en el sentido fisico. El cuerpo
sequiria alli, ardiendo, retorciéndose, temblando. Pero mi identidad, mi yo, mi
presencia interior, se evaporaria en la fiebre como el vapor que sale de una olla
hirviendo. Necesitaba el pensamiento como se necesita el aire: no para entenderlo,
sino para permanecer.

Ese descubrimiento cambidé mi relacion con la mente. Ya no era un accidente. Ya no
era un reflejo. Era un refugio. Un refugio pequefio, fragil, pero mio. Y en esa habitacion
sin ventanas, donde la oscuridad era tan densa que parecia una sustancia, la mente
se volvid mi unica forma de sentirme vivo. Pensaba para no ahogarme. Pensaba para
no perder mi propio nombre. Pensaba para poder decir, aunque fuera sin palabras: yo
estoy aqui.

Habia algo profundamente extrafio en como ese refugio interior crecia. No crecia hacia
afuera, como las casas o los cuerpos. Crecia hacia dentro. Crecia excavando
profundidad. Cada fiebre, cada silencio, cada pregunta, afiadia un centimetro mas de
territorio interior. Mientras otros nifios aprendian a caminar hacia el mundo, yo
aprendia a caminar hacia mi. Y aunque ese camino era solitario y oscuro, también era
mio.

La fiebre regresaba como siempre, reclamando su lugar en mi cuerpo. Pero ya no
encontraba el mismo terreno. Encontraba un nifio que, aunque febril, aunque débil,
aunque mareado, tenia un punto interior donde sostenerse. La enfermedad podia
arrasar con el cuerpo, pero no podia arrasar con ese centro recién descubierto. Y ese

Pagina 18



descubrimiento, prematuro y doloroso, fue la primera arquitectura de mi vida interior.
La primera piedra de todo lo que vendria después.

Pensar en medio de la fiebre no me hacia mas fuerte. Me hacia mas profundo. Y en
esa profundidad encontré el refugio que la oscuridad nunca podria darme.

La Primera Comprensién: Si No Pienso, Desaparezco

Si hubo un momento que puedo llamar comprension —no por su claridad légica, sino
por la huella que dejo dentro de mi— ocurrié en mitad de una fiebre especialmente
intensa. No sé si tenia cinco, seis, siete afos. Las edades no existen cuando la
oscuridad se vuelve paisaje. Pero esa fiebre, en particular, tenia un pulso distinto. Era
mas pesada, mas insistente. Venia desde el fondo de mi cuerpo como una corriente
lenta y caliente que no buscaba quemar, sino deshacer los limites. No dolia tanto como
otras veces. Lo insoportable era la sensacion de que me iba borrando, de que cada
minuto perdia un fragmento mas de mi. Y en ese desvanecimiento progresivo, algo
—un pedazo de conciencia— se resistio.

Estaba tumbado boca arriba, en completo silencio. Sentia el olor del sudor seco
pegado a mi piel, el colchon hundiéndose bajo mi espalda, y el aire caliente que
entraba en los pulmones como si el propio cuarto respirara dentro de mi. No podia
moverme mucho; cada gesto hacia que el mareo se intensificara, como si mi equilibrio
interno estuviera hecho de cristal. Cerré los ojos porque mantenerlos abiertos en la
oscuridad absoluta era inutil, y en ese cierre surgio un instante de suspension: ni
dormido ni despierto, ni consciente ni inconsciente. Era un lugar intermedio, una
frontera donde nada estaba asegurado.

Fue alli donde lo entendi.

No con palabras.

No con pensamientos completos.

No con razonamientos.

Sino con una claridad desnuda, nacida del propio limite:
si no pienso, desaparezco.

Era una comprension extrafia para un nifo. No tenia que ver con la muerte fisica, sino
con la muerte interior. No temia dejar de respirar. Temia dejar de ser. Temia

convertirme solo en fiebre, en temblor, en silencio pesado. Temia perder la Unica parte
de mi que permanecia, aunque fuera precaria: la conciencia que decia “yo estoy aqui”.

Ese pensamiento —o pre-pensamiento, o percepcién— fue como una cuerda que
alguien arrojara en mitad de un mar oscuro. Me aferré a él no con la razén, sino con

Pagina 19



una necesidad instintiva, casi animal. Senti que mi identidad pendia de ese hilo. Que si
dejaba de sostenerlo, la fiebre me tragaria hacia un lugar del que no hay retorno.

A partir de ese instante, el pensamiento dejo de ser una actividad y se convirtiéo en una
accion vital. No pensaba para comprender; pensaba para no desaparecer. Era como
respirar de manera consciente cuando el aire escasea. Un acto continuo. Repetitivo.
Fragil. Pero absolutamente necesario.

Sentia mi yo como una figura pequeina dentro de mi, una figura que se hacia mas
tenue cuando la fiebre subia, pero que brillaba un poco cuando aparecia un
pensamiento. No era un brillo visual; era un brillo existencial. Una presencia. Una
certeza diminuta y obstinada. A veces, en el borde del desmayo, la sentia como un
punto de calor distinto al de la fiebre. Como si hubiera una segunda llama dentro del
cuerpo, una llama que no quemaba sino que sefalaba un sitio.

Esa llama era pensamiento.

La fiebre, en su rutina, volvia a intentar desbordarme. A veces lo conseguia durante
minutos enteros. Eran lapsos donde mi conciencia se convertia solo en un ruido
blanco, un zumbido sordo que no tenia direccion. Pero incluso alli, en medio del mareo
y del vértigo, el pensamiento reaparecia como un latido. Al principio débil, luego mas
presente. Y cada vez que reaparecia, yo recuperaba un milimetro de mi mismo.

No era un proceso heroico. No era valentia. No era lucidez en el sentido adulto. Era
supervivencia interior. Era sostenerse desde dentro cuando el cuerpo no podia
sostenerse. Era existir por insistencia propia. Y ese acto infinitamente pequenio fue, sin
que yo lo supiera, la primera forma de voluntad.

Yo no queria existir:
queria no desaparecer.

Y esa diferencia, imperceptible para un adulto, era monumental para un nifio febril
perdido en la oscuridad.

El pensamiento se convirtié asi en un ancla. No me ataba al mundo exterior —un
mundo al que no tenia acceso— sino a mi existencia interior. Cada idea, cada
pregunta, cada destello mental era como hundir los dedos en una pared invisible para
evitar caer por un abismo. El pensamiento, mas que pensamiento, era un gesto de
resistencia.

Mientras otros nifios se aferraban a juguetes, a risas, a manos adultas, yo me aferraba
a mi mente. A ese pequeio lugar de mi que no cedia, aunque todo lo demas se
tambaleara. Alli, en esa frontera difusa entre la fiebre y la claridad, descubri una

Pagina 20



verdad que me acompanfaria toda la vida: no existe mayor fuerza que la que se
encuentra al borde de la disolucion. Porque alli, en ese borde, la identidad se vuelve
tan fina y tan fragil que parece que puede romperse; pero también se vuelve tan
intensa que se aferra con mas fuerza que nunca a la vida.

Esa comprensién —la de que mi yo dependia del pensamiento— marco un antes y un
después. La oscuridad no se volvido mas leve. La fiebre no se volvié menos cruel. El
silencio no se volvio mas amable. Pero yo si me volvi distinto. No mas fuerte, pero si
mas interior. No mas adulto, pero si mas despierto. Y aunque aun era un niio pequeio
tumbado en una cama, en un cuarto herméticamente sellado, en un mundo donde no
existia el afuera, habia algo nuevo dentro de mi: un eje.

Un eje alrededor del cual todo lo demas —dolor, fiebre, miedo, mareo— giraba sin
arrastrarme del todo. Un eje que no me salvaba del sufrimiento, pero me salvaba de la
desaparicion. Un eje que no estaba hecho de musculos, ni de luz, ni de aprendizaje:
estaba hecho de pensamiento.

Ese fue el nacimiento silencioso de mi interioridad consciente.
No un pensamiento brillante.

No una revelacion mistica.

No una conclusion racional.

Sino un acto interior que decia:

si no pienso, me pierdo.

Si pienso, permanezco.

Cuando El Pensamiento Se Convirtié En Hogar

El pensamiento, una vez que se convirtid en sustento, empezd a transformarse sin que
yo me diera cuenta en algo todavia mas profundo: un hogar. No un hogar fisico —eso
era imposible dentro de aquella habitacion cerrada a la luz—, sino un hogar interior, un
espacio donde podia permanecer incluso cuando la fiebre alcanzaba niveles
insoportables. Era paradéjico: mientras mi cuerpo se debilitaba y la oscuridad se volvia
mas espesa, mi interior se ampliaba. No hacia arriba ni hacia adelante, como crece
una planta, sino hacia dentro, como si dentro de mi hubiera un territorio que hasta
entonces ignoraba.

La fiebre, en su crecida lenta, calentaba cada rincén de mi cabeza y convertia el aire
en un vapor espeso. Cada respiracion era una corriente caliente que se mezclaba con
el sabor metalico de la saliva. Pero ese calor, que antes me dominaba sin resistencia,
ahora encontraba un espacio dentro del cual no podia entrar. Un espacio fresco, de
textura casi mental, donde yo comenzaba a retirarme cuando la fiebre avanzaba

Pagina 21



demasiado. No era un mecanismo de defensa aprendido; era un descubrimiento. Mas
que un refugio, era un cuarto que yo mismo iba construyendo sin saberlo.

Cuando la fiebre me tumbaba sobre el colchon, y la oscuridad era tan densa que
parecia apoyarse sobre mi pecho, yo me trasladaba a ese espacio interior. No se
trataba de una disociacién. No era huir del dolor. Era reorganizarlo. En ese lugar, el
pensamiento adquiria forma de habitacion. No tenia paredes, pero tenia limites. No
tenia puertas, pero tenia profundidad. Y en ese espacio podia quedarme sin sentir que
me desmoronaba.

La oscuridad exterior seguia igual. Igual de cerrada. Igual de absoluta. Igual de
despiadada. Pero la oscuridad interior se volvié distinta. No era el mismo negro. Era un
negro que me pertenecia. Un negro con textura, con silencio amable, con una especie
de eco suave que decia: puedes quedarte aqui mientras pasa. La fiebre golpeaba,
pero yo ya no golpeaba con ella. Habia aprendido a diferenciarla de mi. La fiebre era el
cuerpo. El pensamiento era la casa.

Ese descubrimiento, tan silencioso como profundo, fue la primera vez que experimenté
la autonomia interior. Un niflo pequefio, encerrado en un cuarto oscuro, sin nadie que
le explicara lo que pasaba, desarrollaba un refugio espiritual sin saber que lo era. Afios
después comprenderia que ese espacio interior se parecia mucho a lo que otros
llaman alma. Pero en ese momento no necesitaba nombres. Bastaba la experiencia.
Bastaba saber que ese espacio existia y que podia entrar en él.

El silencio también cambi6 de naturaleza. Antes era un enemigo: una presencia
pesada que se sentaba a mi lado, respirando conmigo, haciéndome sentir aun mas
solo. Pero al construir ese espacio interior, el silencio se volvié parte de él. Ya no era
una presencia externa que me oprimia. Era un elemento mas del cuarto interno, una
especie de suave alfombra que permitia que mis pensamientos caminaran sin caerse.

Me di cuenta entonces de que la mente no era un lugar donde solo ocurrian cosas: era
un lugar donde podia vivir. Y esa fue una revelacion devastadora y hermosa a la vez.
Devastadora, porque significaba que mi infancia no consistiria en habitar el mundo
exterior. Hermosa, porque significaba que tenia un mundo propio que nadie podia
arrebatarme.

El pensamiento se volvié ritmo. Un ritmo lento, como el vaivén del mar en una noche
sin luna. Un ritmo que no tenia cadencia, pero si continuidad. Mientras afuera no habia
nada —ni luz, ni voces, ni tiempo— adentro todo se movia despacio. No para avanzar,
sino para evitar que yo me hundiera en la inmovilidad absoluta. Ese ritmo interno fue,
sin que yo lo supiera, el primer latido de mi vida espiritual.

Pagina 22



Y asi, mientras otros nifios aprendian a orientarse por el mundo exterior —la voz de la
madre, los horarios del dia, las estaciones— yo aprendia a orientarme por un mapa
invisible. Un mapa que se trazaba solo dentro de mi, con cada fiebre, con cada
silencio, con cada pregunta. No tenia brujula, pero tenia direccion. No tenia simbolos,
pero tenia significado. No tenia lineas, pero tenia profundidad.

Una noche —si es que era noche— me di cuenta de algo que me acompanaria toda la
vida: la mente no era solo mi refugio, era mi hogar. Era el unico lugar donde podia
estar incluso cuando el cuerpo no podia sostenerse. Era el unico espacio donde no me
sentia perdido. Era el unico mundo donde podia moverme sin marearme.

Ese hogar interior no estaba hecho de esperanza, ni de fe, ni de consuelo. Estaba
hecho de conciencia. Una conciencia pequeia, prematura, pero real. Una conciencia
que decia: si el cuerpo se rompe, aqui sigues estando. Esa frase —no en palabras,
sino en sensacion— me salvdé mas veces de las que puedo contar.

Y asi se cred la arquitectura de mi interioridad.

Ladrillo a ladrillo, sin luz.

Pared a pared, sin planos.

Habitacion a habitacion, sin saber que estaba construyendo una casa.

Cuando la fiebre se volvia insoportable, yo entraba alli.
Cuando el silencio pesaba demasiado, yo entraba alli.
Cuando el miedo se hacia enorme, yo entraba alli.

Ese lugar se volvido mi primer templo.
Sin religion.

Sin nombres.

Sin ritos.

Solo conciencia.

Fue entonces cuando comprendi, sin comprender, que mi vida se decidiria siempre alli
dentro.

Que mientras otros vivirian hacia afuera,

yo viviria hacia dentro.

Y ese seria mi destino.

El Nacimiento De La Brujula Interior

A veces un nifio descubre algo que no deberia descubrir tan pronto. No porque sea
demasiado complejo, sino porque es demasiado definitivo. La infancia suele ser un

Pagina 23



espacio donde el mundo exterior todavia tiene bordes suaves, donde la conciencia
crece entre colores y estimulos que ensefian a habitar la realidad paso a paso. Mi
infancia no tuvo esos bordes. Mi realidad carecia de colores, de ritmos, de
transiciones. Carecia incluso de mundo. Y en esa ausencia absoluta tuve que
aprender a orientarme no hacia fuera, sino hacia dentro. Alli, en ese territorio interior,
nacio algo que después se convertiria en la brujula mas importante de mi vida.

No fue un dia concreto. No recuerdo un instante unico donde todo cambiara. Fue una
acumulacién lenta, una sedimentacion de silencios, fiebres y pensamientos que poco a
poco fueron dibujando un patrén. Un dia —quiza en medio de una fiebre mas alta que
de costumbre, quiza en un descanso tenue entre temblores— senti que habia algo
dentro de mi que sabia dénde colocarse aunque yo no pudiera moverme. Algo que
sabia donde estaba incluso en medio de la oscuridad total. No era un pensamiento ni
una emocién. Era una direccion. Una orientacion.

La oscuridad exterior era cadtica, amorfa, sin estructura. Pero dentro de mi, algo
comenzaba a organizarse. No con palabras, no con conceptos, sino con una especie
de coherencia interna que se formaba sin que yo la buscara. Mientras mi cuerpo vivia
atrapado en una enfermedad que borraba los limites del tiempo, mi mente comenzaba
a trazar sus propios mapas. Mapas sin lineas, sin simbolos, sin cardinales, pero
mapas al fin. Y esos mapas me permitian saber qué era movimiento y qué era pérdida,
qué era dolor y qué era disolucion, qué era yo y qué era fiebre.

Esa brujula interior nacié de una simple necesidad: saber dénde quedaba “dentro”
cuando todo afuera habia dejado de existir. Mientras otros nifios aprendian a
orientarse por la luz del dia o por la presencia de sus padres, yo aprendia a orientarme
por una vibracion interior. Una vibraciéon que me decia —sin palabras— cuando estaba
cerca de mi mismo y cuando me estaba alejando hacia la sombra del dolor. No podia
explicarlo, pero lo sentia con claridad: habia un punto dentro de mi conciencia que
permanecia estable, aunque todo lo demas se moviera.

La fiebre parecia respetar ese punto. Podia arrastrar al cuerpo, podia difuminar los
limites de la percepcion, podia convertir la habitacion en un mar caliente y viscoso,
pero no podia tocar ese centro. Y yo, desde ese centro, podia observar la fiebre sin
convertirme en ella. Podia sentir el dolor sin ser el dolor. Podia escuchar el silencio sin
perderme en él. Esa distincién fue fundamental. Fue el origen de mi identidad
profunda. No la identidad de un nifio que aprende quién es a través del juego, sino la
identidad que nace de la necesidad de sostenerse en un lugar interior para no
desaparecer.

Ese centro interior era pequefio, pero era firme. Y fue creciendo. No hacia fuera, sino
hacia dentro. Cada fiebre afnadia una capa mas de profundidad. Cada silencio

Pagina 24



ampliaba el territorio interno. Cada miedo dibujaba una nueva frontera. Y cada
pensamiento se convertia en un paso dentro de ese mapa invisible. Al cabo del
tiempo, ese centro no era ya solo un punto: era un eje. Un eje que daba sentido a mi
percepcion. Un eje que sostenia mi existencia. Un eje que me permitia reconocerme
incluso cuando mi cuerpo era un campo de batalla entre el calor, el vértigo y el
cansancio.

Recuerdo una noche —otra noche sin nombre, sin luz, sin diferencia con el dia— en la
que la fiebre me dejo en un estado de suspensidn extrafio. No estaba dormido, pero
tampoco despierto. No estaba consciente, pero tampoco perdido. Era como flotar en
un espacio donde todas las sensaciones se mezclaban sin tocarse del todo. Y alli, en
ese estado intermedio, senti por primera vez la brujula interior en toda su fuerza. Senti
que no importaba la fiebre, no importaba la oscuridad, no importaba el silencio, no
importaba el miedo: yo sabia donde estaba. Y ese saber era suficiente para no caer.

No era un consuelo.
No era una fe.

No era un deseo.
Era una orientacion.

Esa orientacién me acompaié durante toda la infancia. Era la medida de mis limites.
Cuando la fiebre subia demasiado, me colocaba mentalmente en ese punto interior
para no perderme. Cuando el silencio se hacia insoportable, me recogia en esa
distancia donde el silencio ya no era amenaza. Cuando el miedo se volvia grande,
respiraba hacia ese centro para disminuirlo. Todo lo que vivi en esos afos paso por
esa brujula. Y sin que yo lo supiera, esa brujula comenzo a decidir por mi. Decia
cuando resistir y cuando ceder. Cuando callar y cuando escuchar. Cuando abrirme y
cuando protegerme.

Esa brujula también fue la que me enseid, muchos anos después, a comprender a la
gente. A percibir los matices de su voz, la verdad detras de sus palabras, la vibracion
detras de sus gestos. Porque una mente que ha aprendido a orientarse sin luz
aprende, inevitablemente, a ver en la penumbra de los demas. Esa es una de las
consecuencias mas silenciosas de mi infancia. Todo lo que aprendi a ver dentro de mi,
lo aprendi luego a ver fuera. Lo invisible dejo de ser amenaza y empez6 a ser territorio.

Cuando por fin pude salir de la habitacion y enfrentarme al mundo real —la luz, los
colores, los sonidos, las personas— no tenia las herramientas externas que tenian
otros nifnos. No sabia jugar como ellos, no sabia moverme como ellos, no sabia
orientarme como ellos. Pero tenia algo que ellos no tenian: un mapa interior. Una
brujula. Una direccién que no dependia del exterior. Una manera de estar en el mundo
que habia sido forjada en la oscuridad.

Pagina 25



Sali fragil, pero no roto.

Sali débil, pero no perdido.

Sali distinto, pero no menos.

Sali con una claridad que muy pocos nifios tienen al inicio de su vida:

la claridad de que el lugar mas seguro del mundo esta dentro de uno mismo.

Ese fue el verdadero regalo de aquella oscuridad.

No la fuerza.

No la resiliencia.

No la madurez precoz.

Sino la brujula interior que desde entonces me guia incluso cuando el mundo vuelve a
oscurecerse.

Ese fue el dia —o el estado, o la fiebre, o la noche interminable—

en que pensar dejo de ser una accion

y se volvié un rumbo.

El dia en que descubri que incluso en el silencio mas arduo existe un norte.
Un norte que no apunta hacia fuera.

Un norte que sefala siempre lo mismo:

el centro donde uno permanece.

Ese dia, sin saberlo,
comenzo mi destino.

CAPITULO lll — LA LUZ NO ES NECESARIA PARA VER

El Descubrimiento De La Vision Interior

A veces la vida ensefa sus lecciones mas profundas a través de privaciones, no de
abundancias. Hay quienes se vuelven sabios observando el mundo con los ojos bien
abiertos, tocando la materia, escuchando voces, caminando senderos, persiguiendo
horizontes. Mi camino fue distinto. Yo aprendi a ver cuando no habia nada que ver.
Aprendi a percibir cuando no habia objetos. Aprendi a orientarme cuando no existia un
afuera. Y ese aprendizaje silencioso, intimo, involuntario, es uno de los pilares mas
soélidos de mi vida.

La oscuridad absoluta, esa con la que convivi durante largas temporadas de mi
infancia, no era una metafora: era un estado fisico, una circunstancia clinica, una
consecuencia de la enfermedad. Las crisis de acetona exigian que la habitacion
permaneciera sellada, hermética, sin un solo rayo de claridad que pudiera desatar el
vomito o intensificar la fiebre. Asi que la luz desaparecia. Y cuando la luz desaparece

Pagina 26



por dias, semanas, meses, el mundo exterior deja de existir. El cerebro, al no tener
estimulos visuales, deja de construir el escenario habitual. No hay arriba ni abajo, no
hay objetos, no hay distancias. La mente queda suspendida en un espacio sin figuras.

Para un nifio pequeno, eso puede ser aterrador. Lo fue, a veces. Pero pronto descubri
que habia otra forma de estar presente cuando el entorno desaparece: la mente. Mi
mente, privada de luz, comenzo6 a organizarse de otra manera. En lugar de proyectar
imagenes hacia afuera, comenzod a recibir sefales hacia adentro. No eran imagenes
en el sentido habitual; eran percepciones. Vibraciones. Cambios sutiles en el silencio.
Matices en la respiracién. Micro-movimientos en el colchon. La fiebre ayudaba en ese
proceso. Intensificaba la sensibilidad. Hacia que cada sensacion fuera un territorio
entero.

Recuerdo que, cuando cerraba los 0jos —aunque cerrarlos o abrirlos no cambiaba
nada—, podia sentir la habitacidn como si fuera una presencia. No sabia si era grande
o pequeia. No sabia si tenia paredes o si era solo un espacio extendido. Pero la
“sentia”. Como un animal dormido que respira a tu lado. Sabia, por ejemplo, cuando la
temperatura del aire cambiaba un grado. Sabia cuando el silencio se volvia mas
pesado. Sabia cuando el colchén emitia un crujido que no venia de mi cuerpo, sino de
Su propio desgaste.

Y, de pronto, ocurrié algo extrafo: esas percepciones comenzaron a formar patrones.
Patrones internos. Mi mente empezé a “ver” lo que no veia. No con imagenes, sino con
organizacion. Era como si la conciencia hubiera decidido reemplazar la luz por otra
cosa. Algo mas sutil, mas profundo, mas verdadero. La oscuridad exterior, en lugar de
bloquear, comenzd a revelar. Y descubri que ver sin luz es posible.

Esa vision interior no surgié como un don. Surgié como una necesidad. La fiebre me
empujaba hacia dentro, y la oscuridad me impedia escapar hacia afuera. Asi que la
mente abridé un pasadizo interno. Un corredor sin lamparas, pero con sensibilidad. Un
espacio donde yo podia orientarme sin depender de los ojos. Fue alli donde entendi,
sin comprenderlo aun, que el cuerpo es solo una parte minima de la percepcion. Que
hay un ver profundo que surge de la conciencia distinta a cualquier visién fisica.

Ese ver interior no era constante. A veces era una claridad apenas perceptible. Otras
veces era una certeza absoluta. Ocurria sobre todo en los momentos mas intensos de
fiebre, cuando el cuerpo se rendia pero la mente, por alguna razén, permanecia
despierta. Era como si hubiera dos niveles en mi: un nivel fisico que se hundia, y un
nivel interior que flotaba. En ese nivel interior, surgia una forma de visién nueva. Una
vision que no dependia de la luz, sino de la presencia.

Y esa presencia era inmensa.

Pagina 27



Cuando la luz no entra por los ojos, la percepcién entra por dentro. El silencio se
vuelve sonido. La inmovilidad se vuelve movimiento. La fiebre se vuelve un lenguaje.
La soledad se vuelve compaiia. Y aunque puede parecer una experiencia dolorosa
—Ilo era— también era una experiencia formativa. Sentia que cada vez que el mundo
exterior se cerraba, el mundo interior se abria un poco mas. Como si mi alma
aprendiera a expandirse en la oscuridad.

Todo ello ocurria en un cuerpo al borde del limite. La luz estaba prohibida, si, pero
también el movimiento: sabia que cada dia habria al menos dos momentos en que la
fiebre subiria hasta obligarme a vomitar bilis, y que entre esos picos quedaria atrapado
en un estado intermedio —con 38°— en el que cualquier gesto podia desencadenar
nauseas violentas. Para evitarlo, debia permanecer quieto, casi inmévil, como una
estatua caliente en medio de la oscuridad. Esa inmovilidad forzada hizo que la
percepcion interior se volviera mas fina; sin luz y sin movimiento, aprendi a ver desde
dentro, porque el cuerpo me negaba cualquier otra forma de mirar.

La vision interior nacié en esos momentos.

Nacio de la necesidad.

Nacio del silencio.

Nacio6 del dolor.

Y nacié de una intuicidon que se hizo cada vez mas fuerte:
que lo esencial nunca se ve con los ojos.

La Oscuridad Como Maestra De Percepcion

La oscuridad, para la mayoria, es una ausencia. Un vacio. Un apagon. Pero para mi
fue lo contrario: fue una presencia. Una maestra silenciosa y constante que me
acompano en los momentos mas vulnerables de mi infancia. Aprendi a percibirla no
como un obstaculo, sino como un territorio. La oscuridad era un espacio donde las
cosas se revelaban de otra manera, donde el mundo se construia desde la sensibilidad
en lugar de desde la luz.

Al principio me incomodaba, me perturbaba, me hacia sentir expuesto a algo que no
podia nombrar. Pero con el tiempo, la oscuridad se volvié familiar. Yo no podia verla;
pero podia “leerla”. Sabia cuando estaba quieta y cuando parecia tensarse. Cuando la
fiebre subia, el aire se espesaba y su densidad cambiaba. Sabia cuando la habitacion
estaba mas caliente, mas humeda, mas silenciosa. Sabia cuando el silencio respiraba.
Sabia cuando la sombra parecia estar mas cerca.

Lo que llamo “oscuridad” no era solo ausencia de luz: era textura. Una textura que iba
aprendiendo a reconocer con el tiempo. A veces era suave, casi protectora. Otras
veces era dura, casi mineral. A veces sentia que me envolvia con un peso tibio; otras

Pagina 28



veces sentia que se apartaba apenas unos centimetros, como si me diera espacio
para pensar. Esa relacion dinamica con la oscuridad me ensefid mas de percepcion
que cualquier experiencia posterior en el mundo luminoso.

Cuando los ojos no funcionan, el alma aprende a ver de otra forma. La mente afina
otros sentidos: el tacto, el oido, la intuicidn, la sensacion térmica, la respiracion. Pero
lo mas importante: afina la conciencia. La conciencia se vuelve un érgano perceptivo,
capaz de interpretar informacion sutil, casi microscépica. Para un nifio, ese aprendizaje
ocurre sin esfuerzo consciente. Solo ocurre. Yo no sabia que estaba desarrollando
habilidades perceptivas profundas; simplemente estaba sobreviviendo. Pero con los
afos, entendi que esas percepciones fueron la base de una forma de ver el mundo
que pocos llegan a descubrir.

Aprendi a distinguir tipos de silencio. Silencios densos, silencios expectantes, silencios
tensos, silencios vacios. Cada uno tenia un color interior. Un ritmo. Un peso. También
aprendi a distinguir el aire: aire frio, aire calido, aire espeso, aire seco. Y aprendi a
escuchar mi propio cuerpo como si fuera un instrumento: el temblor, la respiracion, el
latido, el zumbido de la fiebre detras de los ojos. Esa sensibilidad no era una eleccion;
era una necesidad. Una forma de no perderme en el vacio de la oscuridad.

Y la oscuridad, en recompensa, me ensefd algo que la luz jamas habria podido
mostrarme: que los ojos distraen. La luz distrae. Los colores distraen. Las formas
distraen. EI mundo exterior, con su infinita variedad, puede saturar la percepcion. Pero
en la oscuridad, donde todo se reduce al silencio, al cuerpo, al pensamiento, surge una
lucidez distinta. Una lucidez que no pertenece a la mente racional, sino a la conciencia
profunda.

La oscuridad me mostré que ver con los ojos es solo una de las formas de ver. Que
existe una vision sin luz. Una vision sin forma. Una visién sin distancia. Que existe una
percepcion que surge del interior y no del exterior. Y que esa visién interior es, en
ciertos momentos de la vida, mas precisa que cualquier vision fisica.

La oscuridad fue mi maestra.
Y yo fui su alumno mas atento.
Porque no tenia otra opcion.
Porque no tenia mundo fuera.
Porgque no tenia luz.

Porgque no tenia distracciones.

es0, aunque no lo supe entonces, fue un privilegio espiritual.Tua dijiste:

Ver sin ojos, ver desde dentro

Pagina 29



Ver sin luz no parecia, al principio, un acto extraordinario. No tenia forma de saber que
lo que estaba ocurriendo dentro de mi no era comun. Para mi, era simplemente la
manera en que la vida se sostenia en medio de aquella oscuridad interminable. Si uno
pasa suficientes dias sin luz, sin ventanas, sin colores, sin rostros, sin movimientos,
acaba comprendiendo que la visidon no es un acto ocular, sino un estado de conciencia.
La vista, tal como la entendemos, es apenas una interfaz; la verdadera percepciéon
ocurre en otro lugar. Ese lugar, en mi caso, empez6 a abrirse como una grieta
silenciosa en la fiebre: el interior.

La habitacion seguia siendo la misma, un espacio sin fisuras donde la luz no existia
mas que como un recuerdo que mi cuerpo empezaba a olvidar. Mis ojos, debilitados
por las crisis constantes, apenas podian percibir formas incluso cuando la fiebre cedia.
Pero la vision interior no dependia de ellos. Aparecia de otra manera, como un
movimiento sutil dentro de mi conciencia. A veces era una imagen muy tenue, casi
como un suefio que uno recuerda a medias. Otras veces era una certeza sin forma,
una intuicién que surgia sin aviso, como una frase que alguien murmurara dentro de mi
pecho, no en mis oidos.

No veia objetos.
No veia colores.
No veia distancias.

Veia significados.
Veia sensaciones.
Veia el orden oculto del silencio.

Aunque mi cuerpo estuviera débil y tumbado, aunque no pudiera levantarme sin que el
mareo me derribara de nuevo, mi interior se movia con una claridad que no tenia
explicacién. Cuando algo cambiaba en mi conciencia —una emocién brusca, un
pensamiento agudo, una punzada de miedo— lo “veia” como quien ve una sombra
moverse tras una puerta. No era visual, pero era inequivoco. Si la fiebre me traia
confusion, esa confusion tenia un peso, un espesor, una temperatura que podia
percibir con precision. Si la lucidez me visitaba, esa lucidez era como una luz interna
gue no iluminaba nada del cuarto, pero iluminaba algo dentro de mi.

Hubo una tarde —si es que se puede usar esa palabra— en la que esta vision interior
se volvid mas evidente que nunca. La fiebre habia cedido lo justo para darme una
franja estrecha de lucidez. No suficiente para levantarme, pero suficiente para sentirme
consciente. La habitacion estaba completamente silenciosa; ni siquiera el crujido del
colchén rompia la quietud. Senti entonces algo extrafio: un brillo que no estaba en mis
0jos, sino detras de ellos. Un brillo que se expandié muy lentamente y que no ilumino

Pagina 30



objetos, sino ideas. Fue como si, por un instante, pudiera “ver” mi propio pensamiento.
No su contenido, sino su presencia.

Esa experiencia me marco profundamente.

Comprendi que ver no era mirar.

Comprendi que percibir no era recibir imagenes.

Comprendi que lo mas importante que uno puede ver no se encuentra fuera.

La vision interior comenzé a convertirse en una forma de orientaciéon. Cuando la fiebre
me arrastraba, entraba en ese espacio. Cuando la oscuridad parecia aplastarme, me
sostenia en esa claridad. Cuando el miedo crecia, lo reconocia no por su forma, sino
por su vibracion. Esa vibracidon me permitia entenderlo. No modificarlo, pero si
comprenderlo. Y esa comprension, para un nifilo que no sabia poner palabras a nada,
fue un anclaje vital.

Poco a poco, la percepcion interior se volvido mas fina. Distinguia entre mi dolor y mi
angustia, entre mi miedo y mi cansancio, entre la fiebre y la tristeza, no porque pudiera
nombrarlos, sino porque cada uno tenia un “sabor” distinto en la conciencia. Es
imposible describirlo con exactitud, pero mi interior se convirtié en un mapa vivo: un
mapa de sensaciones, de pulsos, de temperaturas, de silencios. Un mapa sin lineas,
pero con rutas. Un mapa sin colores, pero con regiones. Un mapa sin formas, pero con
direcciones claras.

Y en ese mapa habia una verdad que regresaba una y otra vez, incluso cuando no
podia formularla: no necesito luz para ver. La luz externa habia desaparecido de mi
vida durante largos periodos, pero mi interior no se quedo ciego. Al contrario: empezo
a ver como nunca antes. Comencé a comprender cosas que ningun nifio deberia
comprender tan temprano. No cosas del mundo, sino cosas de mi mismo. Entendi que
respirar no era solo un acto fisico, sino un ritmo; que el silencio no era ausencia, sino
informacion; que el pensamiento no era ruido, sino camino.

En la visién interior descubri la raiz de mi intuicion. Esa intuicion que mas tarde,
incluso de adulto, me permitiria saber por donde avanzar sin necesitar demasiadas
sefales externas. Esa intuicion que me ensefaria a leer los matices del alma humana,
no desde los 0jos, sino desde una sensibilidad entrenada en la oscuridad.

Aquella infancia sin luz me ensefd algo que ningun maestro podria haberme
explicado: la verdadera visiéon nace del silencio. Alli donde no hay distracciones,
donde no hay formas, donde no hay estimulos, la mente aprende a mirar directamente
la esencia. No las apariencias. No las superficies. La esencia.

Pagina 31



Esa esencia se revelaba sin formas, sin contornos, sin colores. Solo era presencia. Y
yo aprendi a reconocerla tanto dentro de mi como fuera. Fue esa vision interior la que,
con el tiempo, se convirtid en la base de mi manera de estar en el mundo. Una manera
que no dependia del ojo, sino del alma.

La Luz Interior Como Orientacion

La palabra “luz” tiene una trampa: nos hace creer que ver es un acto externo, un acto
fisico, un acto que depende de ventanas, bombillas 0 amaneceres. Pero yo creci sin
ninguno de esos elementos. Y en esa ausencia, descubri que hay una luz diferente,
una luz que no ilumina lo de fuera, sino lo de dentro. A esa luz no la proyecta el
mundo: la proyecta la conciencia. Es tenue, paciente, casi timida. Pero es
extraordinariamente fiel.

Esa luz interior aparecié por primera vez en los momentos mas dificiles. Cuando la
fiebre me quebraba la nocion del cuerpo y el silencio pesaba tanto que parecia tener
manos, esa luz se encendia. No iluminaba la habitacion, claro, pero iluminaba una
certeza: estoy aqui. Esa pequena claridad interna, casi imperceptible, era suficiente
para orientarme. Era suficiente para saber donde estaba mi centro, incluso cuando
todo parecia moverse.

La fiebre tenia su propia forma de distorsionar la percepcion. A veces sentia que la
habitacion giraba suavemente, como si flotara en un espacio sin gravedad. Otras
veces, en cambio, la oscuridad se volvia tan espesa que parecia acercarse al rostro.
En ese caos sensorial, la luz interior era lo Unico que no cambiaba. Sutil, pero
presente. Fragil, pero constante. Nunca brillante, pero siempre suficiente.

Esa luz interior era, en cierto modo, la heredera directa del pensamiento que habia
aprendido a sostenerme. Si el pensamiento era el suelo, la luz interior era la direccion.
No se trataba de ver, sino de orientarse. No se trataba de iluminar objetos, sino de
reconocer un rumbo. A veces esa luz era apenas un impulso suave que decia “no te
muevas ahora”. Otras veces era una intuicion clara: “respira mas despacio”. Otras, una
certeza que surgia sin explicacion: “esto pasara”. Esas orientaciones no pertenecian al
cuerpo ni al razonamiento. Eran mensajes de un nivel mas profundo. Mensajes
silenciosos pero contundentes.

Con el tiempo, esa luz interior se convirtié en mi brujula. No una brujula en el sentido
literal, sino un eje. Un norte. Un punto de referencia que no se movia aunque todo lo
demas cambiara. La oscuridad seguia siendo la misma; la fiebre seguia siendo cruel;
el silencio seguia siendo pesado. Pero dentro de mi habia un punto donde nada se
desbordaba. Ese punto era la luz interior.

Pagina 32



Habia momentos en los que la fiebre me dejaba en un estado de extrana flotacion. No
estaba despierto, pero tampoco dormido. Era un lugar intermedio, un territorio borroso
donde el cuerpo y la mente se superponian. En ese territorio, la luz interior se hacia
mas visible —no como claridad fisica, sino como una presencia mas intensa. Como si
dijera: “Sigue aqui. No te vayas. No te pierdas.” Esos momentos eran breves, pero
decisivos. No me devolvian la salud, pero me devolvian a mi mismo.

La oscuridad, paraddjicamente, hacia mas visible esa luz. Si hubiera tenido acceso a
la claridad del mundo exterior, tal vez nunca habria descubierto esa orientacion interior
tan precisa. Pero al no tener la distraccion de la luz externa, mi conciencia se volvié un
sensor afilado. Y en esa afilacion descubri que la luz interior no depende del estado
del cuerpo. No depende de la fiebre. No depende del silencio. Es mas profunda que
todo eso.

Esa luz interior fue, sin que lo entendiera entonces, el germen de mi manera adulta de

vivir. Con los afios, me dio la capacidad de tomar decisiones sin necesitar demasiadas
sefales externas. Me dio la habilidad de leer situaciones sin analisis complejo. Me dio

intuicidon. Me dio claridad. Me dio rumbo. Y todo eso comenzd en aquella habitacién sin
ventanas, donde la oscuridad total me obligd a encender la unica luz que no dependia

del mundo exterior.

Descubri entonces algo esencial: quien aprende a ver sin luz, nunca vuelve a estar
perdido. Puede faltar la claridad, pero no la direccion. Puede faltar el mundo, pero no
el eje. Puede faltar el ruido, pero no la conciencia. Esa brujula interior —esa luz que no
alumbra, pero orienta— se convirtid en la herramienta mas importante de mi vida.

Y por eso afirmo, sin duda:
La luz no es necesaria para ver.
Porque la verdadera vision nace del alma.

La Mirada Que Nace En La Sombra

Hay miradas que nacen del mundo, y hay miradas que nacen de la sombra. La
mayoria de las personas aprenden a ver a través de la luz: primero distinguen colores,
luego formas, mas tarde rostros, paisajes, horizontes. Yo no. Mi mirada no se formo en
el exterior. No nacié de un amanecer ni de un atardecer, ni del reflejo del sol en un
charco, ni de la forma en que la luz se posa sobre una pared. Mi mirada naci6é donde la
luz no existia, en ese espacio cerrado donde la oscuridad no era ausencia, sino
condicion. Y es por eso que nunca he necesitado claridad para comprender. La
comprension, para mi, siempre ha sido un acto interior.

Pagina 33



La oscuridad permite cosas que la luz impide. No lo entendi de nifio, pero lo vivi.
Cuando uno crece sin ver, la conciencia aprende a hacerse cargo de todo lo que la luz
suele resolver. La luz ordena el mundo desde fuera; la conciencia ordena desde
dentro. La luz muestra superficies; la conciencia muestra profundidades. La luz distrae;
la conciencia revela. Esa fue la diferencia crucial que marcé mi infancia: mientras el
mundo exterior desaparecia, mi mundo interior se encendia.

Habia algo casi sagrado en esa oscuridad permanente. No porque fuera amable —no
lo era— sino porque era total. En la luz uno puede distraerse, esquivar, moverse,
olvidarse de si mismo. En la oscuridad no. La oscuridad obliga a verse. Obliga a
escucharse. Obliga a percibir. Y obliga a hacerlo sin intermediarios. No hay objetos a
los que culpar, no hay estimulos que disolver, no hay colores que suavicen la
experiencia. Solo esta uno, desnudo ante uno mismo. La sombra se vuelve un espejo,
pero un espejo sin imagen. Un espejo que devuelve presencia, no forma.

A medida que mi interior se expandia en ese paisaje sin luz, mi mirada empezé a
tomar una forma muy distinta de la que se aprende en el exterior. No era una mirada
que buscara respuestas rapidas ni certezas inmediatas. Era una mirada lenta,
profunda, casi tactil. Era una mirada que percibia lo invisible antes que lo visible. Una
mirada que atendia mas al movimiento interno que al externo. Una mirada que, aun
siendo infantil, tenia una claridad inusual: la claridad que surge cuando no hay
interferencias.

Esa claridad no era continua. Habia dias —dias sin luz, pero con fiebre— en los que la
conciencia se hundia como una piedra en agua caliente. No habia vision interior, ni
exterior, ni ninguna. Solo quedaba el cuerpo ardiendo. Pero incluso entonces, cuando
la mente parecia disolverse en el calor, habia un fondo, un nivel profundo donde mi
mirada interior seguia viva, como una brasa protegida por capas de dolor. Esa brasa,
diminuta pero constante, era lo que me permitia reencontrarme después. Era la semilla
invisible de mi vision.

Hubo una noche —o lo que yo llamaba noche, aunque no hubiera diferencia con el
dia— en la que esta mirada se revel6 de una forma mas precisa. La fiebre habia
cedido apenas un poco, lo suficiente para que mi respiracion se volviera mas lenta. La
oscuridad estaba quieta, sin presion, como si se hubiera recostado sobre la habitacion.
Yo estaba tumbado, sin fuerzas para moverme, pero con esa claridad interior que a
veces aparecia como un regalo extrafo. Y entonces lo senti: una mirada que no tenia
0jos, una mirada que no salia de mi, sino que se desplegaba dentro de mi.

Esa mirada interior no observaba objetos. Observaba estados. Observaba matices.
Observaba el modo en que el silencio cambiaba de densidad. Observaba cémo mi
miedo se hacia grande y luego pequefio. Observaba como mi cuerpo latia con un ritmo

Pagina 34



irregular. Observaba como mi conciencia se movia como una corriente tenue. Esa
mirada era como un faro sin rayo: no iluminaba, pero orientaba.

Con el tiempo, esa mirada interior se convirti6 en mi manera natural de ver. Ver no era
recibir informacién a través de los ojos. Ver era descender hacia la raiz de las cosas.
Ver era sentir lo que estaba detras del silencio. Ver era intuir las fuerzas que movian el
alma. Ver era habitar un espacio interno donde lo visible y lo invisible se tocaban. Afios
después comprenderia que esa forma de mirar era, en realidad, una forma de
comprender. Una manera de acceder a la verdad sin depender de los sentidos.

No es que yo rechazara la luz. Cuando por fin pude verla, cuando pude salir del cuarto,
cuando pude distinguir sombras y colores, lo agradeci. Pero supe algo desde el primer
momento: la luz externa no es suficiente. La luz externa ilumina el mundo, pero no
ilumina a la persona. Uno puede ver perfectamente un paisaje, un rostro, un objeto, y
aun asi no ver nada de lo que importa. La vision interior es distinta. Es penetrante. Es
intima. Es exacta. Y es incorruptible.

Esa incorruptibilidad fue la que, con los afios, se volvido una de mis mayores fuerzas.
La vision interior que se habia formado en la oscuridad me permitia leer el alma de los
demas sin necesidad de que hablaran demasiado. Me permitia percibir intenciones,
silencios, corrientes ocultas. Me permitia orientarme en situaciones donde otros se
perdian. No por intuicidn magica, sino porque habia aprendido a mirar sin el ruido del
mundo.

Mientras otros confiaban en la luz para ver, yo confiaba en esa certeza que nacia de
dentro. Una certeza mas lenta, si. Mas silenciosa. Mas exigente. Pero infinitamente
mas precisa. La luz externa cambia segun la hora, segun el clima, segun la estacion.
La luz interior no cambia. Es la misma siempre. Y por eso es guia.

Con los afios, comprendi que esa mirada nacida en la sombra fue el fundamento de mi
brujula interior. Que lo que aprendi en aquella habitacion sellada no fue solo a
sobrevivir, sino a orientar mi conciencia. Que lo que descubri no fue solo cémo no
desaparecer, sino como permanecer. Que lo que encontré en esa oscuridad no fue un
refugio temporal, sino un norte permanente.

Ver sin luz me ensefo algo que todavia guia cada una de mis decisiones:
la claridad no se encuentra fuera, sino dentro.

Fuera puede haber brillo, pero dentro hay sentido.
Fuera puede haber formas, pero dentro hay verdad.
Fuera puede haber ruido, pero dentro hay direccion.

Pagina 35



La luz no es necesaria para ver.

Porque cuando la luz falta, la conciencia aprende a iluminarse sola.

Y una vez que uno aprende a ver de ese modo, ya no depende del mundo para
comprenderlo.

Esa mirada es la que me ha sostenido toda la vida.

La mirada que naci6 en la sombra.

La mirada que nunca se ha apagado.

CAPITULO IV — LA EXISTENCIA ES DOLOROSA, LA
VIVENCIA MILAGROSA.

La Claridad Que Hiere

Hubo un dia en que la luz regresé a mis ojos después de afios de oscuridad absoluta,
pero no regresé como un alivio. No regres6 como una promesa de vida ni como un
puente hacia el mundo exterior. Regresé como un golpe. Un golpe fino, un golpe frio,
un golpe que no venia del cuerpo, sino de un lugar mas profundo. La primera luz que
vi tras tanto tiempo no iluminé objetos: iluminé mi desconcierto. Me encontré frente a
algo desconcertante: la claridad duele. No el dolor aspero y fisico de la fiebre, ni el
dolor agrio de vomitar bilis dos veces al dia, sino un dolor espiritual, un dolor de
nacimiento. Aquella primera luz no fue un amanecer: fue un desgarro suave. Un
recordatorio de que habia un mundo afuera al que yo tenia que aprender a regresar...
sin haber aprendido nunca a habitarlo.

Hasta entonces, mi cuerpo habia vivido sometido a reglas brutales. Cada dia, sin fallo,
la fiebre ascendia dos veces, como una marea oscura que obedecia un horario interno
implacable. La primera subida llegaba por la mafiana, anunciada por un calor que
trepaba desde el estbmago y culminaba en vomitos de bilis que quemaban la
garganta. La segunda subida era por la tarde, igual de previsiblemente cruel, igual de
agotadora. Entre ambas, mi temperatura se mantenia entre 37,5° y 38,5°, un rango
que, para cualquier nifio, seria fiebre, pero que para mi era el unico estado soportable.
Y aun asi, debia permanecer inmaovil, completamente inmovil, porque cualquier
movimiento—cualquier gesto, cualquier intento de girar el cuello—podia activar las
nauseas que nunca se marchaban del todo. Esas nauseas eran el ruido de fondo de
mi existencia. El escenario permanente. La respiracion torcida del cuerpo.

Ese era mi mundo fisico cuando la luz regreso.
Y por eso dolid.

Pagina 36



Mi cuerpo, acostumbrado a defenderse del mundo encerrandose en si mismo, no
estaba preparado para recibir la claridad. Los ojos, durante tanto tiempo inutilizados,
habian aprendido a ver de otra manera. La vision interior se habia vuelto mas precisa
que la exterior. La luz externa me golped con la misma fuerza con la que la fiebre
golpeaba mis huesos, pero sin su familiaridad. Era una herida nueva. Una herida que
no sangraba, pero dolia igual.

Cuando la luz toco la habitacidon, senti que algo dentro de mi retrocedia
instintivamente. No por miedo, sino por sorpresa. La claridad reveld, no objetos, sino
distancias. Revel6 que habia un afuera. Reveld que yo no pertenecia ya del todo a ese
afuera. Yo era un nifo hecho de interioridad, un nifio cuya brujula habia nacido en la
oscuridad, un nifio que habia aprendido a sostener su conciencia en silencio. La luz,
con su franca exposicion, me pedia algo que mi cuerpo y mi alma no sabian hacer:
existir en lo visible.

Existir en lo visible duele.

Porque lo visible exige presencia.

Exige sostener la mirada del mundo.

Exige responder a estimulos que no puedes ignorar.
Exige ser parte de algo mas grande que tu habitacion.

Ese dia, lo entendi sin entenderlo:
el mundo no me estaba esperando.
Yo tenia que aprender a entrar en él.

La claridad me pedia una forma de existencia que yo no habia practicado nunca. Y ese
fue mi primer choque real con la vida exterior. Un choque que no vino por el dolor del
cuerpo, sino por el desconcierto de la conciencia. Yo conocia la oscuridad, conocia la
fiebre, conocia la nausea. Pero no conocia el mundo. Y el mundo, aunque luminoso,
dolia.

Ese fue el primer aprendizaje de este capitulo:
la claridad también hiere, pero revela.

La Sensibilidad Como Territorio Expuesto

La enfermedad me habia moldeado por dentro como un artesano obstinado. Habia
cincelado mi sensibilidad con herramientas duras: fiebre diaria, nauseas interminables,
vomitos de bilis que llegaban dos veces al dia como campanadas inevitables. Esa
sensibilidad, nacida de la fragilidad, no desaparecié cuando la luz regresé. Al contrario:
se amplificd. Porque el mundo exterior no era suave. Era aspero. Era ruidoso. Era
excesivo. Y yo lo sentia todo.

Pagina 37



La primera vez que escuché voces después de la oscuridad, senti que vibraban dentro
de mis huesos. No entendia lo que decian, pero su presencia me atravesaba como si
fuesen demasiado grandes para mi consciencia recién nacida. Cuando escuché el
ruido de la calle—los coches, los pasos, los nifios jugando, los adultos hablando—me
di cuenta de que el silencio habia sido mi unico hogar durante afnos. Y ahora ese hogar
habia sido invadido por una sinfonia que mi interior no sabia procesar.

Mi sensibilidad era un territorio expuesto.

Cada sonido era una herida.

Cada sombra un choque.

Cada movimiento un recordatorio brutal de que yo no pertenecia aun a ese mundo.

La gente no entendia su propio volumen. No entendia que para mi, una conversacion
normal sonaba como un estruendo. No entendia que un gesto rapido podia
desencadenar en mi una confusion interior similar a una ola rompiendo en una playa
fragil. No entendia que mis ojos, acostumbrados a la penumbra y al silencio, no sabian
descifrar la velocidad de la realidad.

Yo veia demasiado.
Sentia demasiado.
Escuchaba demasiado.

No por tener sentidos agudos, sino porque habia vivido afios en un mundo tan
reducido que cualquier estimulo externo era una inundacion.

Empecé a comprender que la sensibilidad no es una virtud romantica.
Es una condicion.

Es una forma de estar en el mundo que implica riesgo.

Es caminar sin piel.

Es tocarlo todo sin proteccion.

Es dejar que lo invisible te atraviese.

A veces la luz me hacia cerrar los 0jos.
A veces un ruido me hacia retroceder.
A veces una presencia demasiado cercana me hacia encogerme.

No era miedo.

Era exposicion.

Era la sensacion de que el mundo exterior era un animal enorme y torpe que no sabia
gue yo existia.

Mi cuerpo, todavia fragil, con ese termémetro interno siempre al borde del
desequilibrio, no ayudaba. Seguia habiendo dias donde una subida de fiebre aparecia

Pagina 38



sin avisar. Seguia habiendo nauseas. Seguia habiendo mareos. Pero lo nuevo era otra
cosa: las emociones del mundo también me mareaban.

Fue entonces cuando me di cuenta de algo que marcé mi vida entera:

**La oscuridad me habia protegido del mundo, pero el mundo me obligaria a
crecer.**

Porgue aunque la existencia me dolia profundamente—por dentro, por fuera, por
donde no sabia nombrar—algo en mi comenzd a intuir que hay un milagro escondido
detras de la sensibilidad: el milagro de la vivencia.

La existencia duele porque te expone.
La vivencia cura porque te transforma.

Y este fue el segundo aprendizaje del capitulo:
la sensibilidad no era mi debilidad.
Era el instrumento que me permitiria vivir el mundo... sin perder mi eje interior.

El Contraste Entre El Interior Sagrado Y El Mundo Exterior

Durante afios, mi mundo habia sido un espacio reducido, silencioso, profundo, donde
nada se movia sin mi permiso y donde cada matiz del cuerpo tenia un significado
preciso. Alli dentro, en ese territorio sellado contra la luz y el ruido, habia aprendido a
sostenerme con el pensamiento, a orientarme con la intuicion y a ver con la
conciencia. Pero ese entrenamiento, que habia nacido de la necesidad, se convirtié en
un lenguaje propio. Un lenguaje interior. Un lenguaje que no coincidia con el del
mundo exterior. Y el dia en que sali de la habitacion, el choque entre ambos lenguajes
fue inevitable.

La primera sensacion fue de extrafieza absoluta. No por la luz, ni por el movimiento, ni
siquiera por el ruido —aunque todo eso dolia. La extrafieza venia de algo mas
profundo: el mundo exterior no tenia nada que ver con el territorio del que yo venia. Yo
venia de un interior sagrado. Un interior construido a base de silencio, inmovilidad,
nauseas constantes, fiebre ritual dos veces al dia y una atencién minuciosa hacia todo
lo que ocurria dentro de mi. Mi percepcion era un instrumento afinado en la penumbra.
El mundo exterior, en cambio, era un tambor desafinado, ruidoso, imprevisible.

Habia aprendido a reconocer el silencio como un ser vivo. Habia aprendido a distinguir
sus matices, a sentir cuando estaba alerta, cuando estaba denso, cuando escuchaba,
cuando esperaba. Pero afuera, el silencio no existia. El mundo estaba hecho de
interrupciones. De voces cruzadas. De movimientos repentinos. De colores que

Pagina 39



competian por la atencidon. De estimulos que se multiplicaban sin orden ni jerarquia.
Ese exceso me desbordd. No porque fuera enemigo, sino porque no encajaba con la
|6gica interna que habia gobernado mi existencia hasta entonces.

Mi interior era un templo.
El exterior era un mercado.

Y yo no sabia como transitar del uno al otro.

En la habitacion oscura, cada respiracion tenia peso. Cada pensamiento era un
ladrillo. Cada sensacién era un mapa. Pero afuera, todo ocurria al mismo tiempo. Nada
tenia un ritmo estable. El mundo parecia no tener centro. Y ese fue mi primer gran
desconcierto: ,como se vive en un lugar que no tiene centro cuando tu unica forma de
existir ha sido encontrarlo dentro?

La sensibilidad que me habia salvado en la oscuridad se volvidé una carga en la luz.
Cada gesto ajeno —un adulto que se acerca demasiado rapido, un nifio que corre sin
mirar, una puerta que se cierra de golpe— entraba en mi conciencia como una
invasion. No lo podia evitar. No era miedo. Era exposicion absoluta. Una exposicion
que no sabia manejar porque nunca la habia experimentado.

El contraste entre el interior y el exterior era tan grande que, al principio, pensé que
nunca lograria adaptarme. Mi cuerpo estaba débil, pero mi conciencia estaba
despierta. Mi pensamiento era fuerte, pero mis sentidos estaban sobrecargados. Mi
vision interior era clara, pero mi vision exterior era confusa. Era como intentar caminar
con dos brujulas, cada una apuntando a un norte distinto.

Y sin embargo, ese contraste tenia un propdsito.
Lo entendi lentamente, casi con dolor:
el interior me dio profundidad, pero el exterior me daria amplitud.

La amplitud no era comoda.
No era segura.

No era suave.

Pero era necesaria.

El cuerpo que habia aprendido a obedecer a la fiebre, a las dos subidas diarias, a las
nauseas permanentes, se enfrentaba ahora a un mundo que no obedecia a ninguna
l6gica conocida. Y ese choque —ese encontronazo entre dos formas de existir— fue el
verdadero inicio de mi vida en el mundo. No el dia en que la fiebre bajo por ultima vez.
No el dia en que pude ver la luz. Sino el dia en que entendi que el mundo no esta
hecho para los interiores profundos, pero que la profundidad puede ensefarte a vivir el
mundo de otra manera.

Pagina 40



El contraste no desaparecio con el tiempo. Se transformo.
Dejo de ser un choque y se volvidé una conversacion.

Dejo de ser ruido y se volvio traduccion.

Dej6 de ser enemigo y se volvio territorio.

Y comprendi que ese contraste era una bendicion disfrazada.
Porque me permitia ver lo que otros no ven.

Percibir lo que otros no perciben.

Entender silencios que otros ignoran.

Leer emociones que otros ocultan.

Captar el alma detras de las palabras.

El interior sagrado me dio una mirada.
El exterior tumultuoso me dio un lugar donde aplicarla.

Ese fue el tercer aprendizaje de este capitulo:
no basta con tener profundidad; hay que aprender a sostenerla en el mundo.
No basta con tener una brujula interior; hay que aprender a usarla fuera del templo.

Y asi comenzo mi integracidon del contraste:

un pie en la sombra,

otro en la luz,

y el corazdn —siempre— en el centro interior que habia aprendido a construir.

El Aprendizaje Del Dolor Humano Como Camino

Existir en el mundo duele. Este descubrimiento, que para algunos es una amarga
sorpresa de la adultez, llegé a mi siendo nifio. No fue una leccion tedrica ni un
aprendizaje abstracto. Fue un impacto directo, un choque de conciencia que surgio el
dia en que comprendi que habia un dolor que no provenia del cuerpo, sino del mundo.
Ese dolor no ardia, no mareaba, no provocaba nauseas; ese dolor heria de otra forma:
heria la pertenencia.

Yo venia de una existencia aislada, regida por fiebre, nausea, inmovilidad y una
oscuridad total que se convirtid en maestra y companera. Mi infancia habia
transcurrido en un territorio protegido —no por ternura, sino por enfermedad. Cuando
sali de ese territorio y entré al mundo, me encontré frente a un tipo de dolor
completamente nuevo: el dolor humano.

Pagina 41



No el dolor fisico, sino el dolor social.
El dolor emocional.

El dolor de estar expuesto a otros.

El dolor de sentir demasiado.

El dolor de no encajar del todo.

El mundo exigia cosas que yo no sabia dar: rapidez, espontaneidad, ruido, adaptacion
inmediata. Yo no tenia ninguna de esas habilidades. Mi fuerza estaba dentro, no fuera.
Mi seguridad estaba en el silencio, no en el bullicio. Mi brujula estaba en la conciencia,
no en las normas sociales. Y ese desajuste dolia.

Pero ese dolor no era un enemigo.
Era un camino.
El primer camino verdadero.

Porque entendi algo esencial:
el dolor humano no te destruye; te revela.

En la oscuridad, la fiebre me ensefnd a sostenerme desde el pensamiento.
En el mundo, la sensibilidad me ensefié a sostenerme desde la presencia.

Presencia para tolerar que la luz molesta.

Presencia para escuchar sin esconderse.

Presencia para aceptar que el ruido incomoda.

Presencia para sostener la incomprension ajena.

Presencia para mantenerse firme cuando el alma siente mas de lo que deberia.

El aprendizaje fue lento y, a veces, insoportable.
Pero descubri algo transformador:

el dolor no desaparece, se transforma en comprension.

Comprendi que la gente no sabe medir sus palabras porque no sabe medir su propio
dolor.

Comprendi que el ruido no es agresion; es necesidad de sentirse vivo.

Comprendi que la luz no hiere a todos; hiere a los que han aprendido a ver sin ella.
Comprendi que mi diferencia no era una anomalia; era una consecuencia.
Comprendi que la sensibilidad no era debilidad; era una herramienta aun no
entrenada.

Y sobre todo, comprendi que vivir no es evitar el dolor exterior,
sino integrar la fuerza interior que uno descubrid en la oscuridad.

Pagina 42



El dolor humano se volvié entonces un aula.

Un templo distinto.

Un territorio donde no estaba enfermo, pero si expuesto.
Un territorio donde no habia fiebre, pero si vulnerabilidad.
Un territorio donde no habia silencio, pero si verdad.

Porgue en el mundo descubri una segunda oscuridad:
la oscuridad de las personas que no se conocen a si mismas.
Y esa oscuridad, a diferencia de la mia, si era peligrosa.

Alli entendi que solo quien ha aprendido a ver sin luz puede ver lo que otros ocultan
bajo la luz.

Que solo quien ha sobrevivido a su propia sombra puede reconocer la sombra ajena
sin miedo.

Que solo quien ha descubierto su brujula interior puede caminar entre la confusién de
los demas sin perderse.

Ese fue el cuarto aprendizaje del capitulo:
existir duele, pero ese dolor es el camino hacia la vivencia.

La vivencia es profundidad.

La vivencia es conciencia.

La vivencia es alma en movimiento.

La vivencia —la verdadera— es milagrosa.

Y comprendi que mi misidn no era escapar del dolor del mundo,
sino habitarlo con la luz que habia descubierto dentro de mi.

La Sintesis: Existir Duele, Pero Vivir Cura

La luz no me recibié con suavidad. Tampoco con hostilidad. Simplemente me recibié
como hace el mundo con todos: sin explicaciones. Igual que la fiebre, igual que el
silencio, igual que la sombra, la luz no tenia intencién de herirme, pero tampoco la de
protegerme. Era un fenbmeno. Un estado del mundo. Una presencia que simplemente
es. Y esa neutralidad —tan distinta de la férrea légica del dolor fisico que me habia
acompafiado durante tantos afios— revel6 algo esencial: el mundo no hiere con
voluntad, pero existir en él duele igual.

Ese dolor, sin embargo, no era un enemigo. Era una transicion. Una puerta. Un pasaje
entre dos modos de vida. Mientras mis ojos se acostumbraban lentamente a la
claridad, mientras mi cuerpo aprendia a sostenerse sin el peso constante de las
nauseas, mientras el mareo disminuia lo suficiente para dejarme de pie unos minutos,

Pagina 43



descubri que la luz exterior no venia a reemplazar la luz interior, sino a
complementarla. Esa comprension fue lenta y extrafia, casi como respirar por primera
vez con plena conciencia de que uno esta respirando.

La vida cotidiana —la de los otros, la de los sanos, la de quienes nunca han tenido que
medir sus movimientos con la precisiéon de un equilibrista febril— era un escenario
completamente desconocido para mi. Habia nifios que corrian en el pasillo, adultos
que hablaban sin bajar la voz, ruidos que venian de todas partes y sombras que se
movian sin aviso. Cada estimulo era una llamada, pero yo aun no entendia su idioma.
Mi sensibilidad, tan aguda y entrenada en la oscuridad, no sabia filtrar nada. Todo
entraba. Todo me atravesaba. Todo me afectaba.

Y aun asi... no me rompi.

No porque fuera fuerte, sino porque llevaba dentro algo que no tenian los demas:

una luz que no dependia de la luz.

Una brujula que no se orientaba por estimulos externos, sino por una logica interior
nacida en la enfermedad, la inmovilidad, la oscuridad absoluta. Esa brujula era mas
gue una herramienta: era mi centro. Era la constante que habia sobrevivido a los
vomitos diarios de bilis, a los dos picos de fiebre que marcaban mis dias, a los
intervalos nauseosos que me obligaban a permanecer quieto durante horas. Esa
brujula conocia un tipo de estabilidad que el mundo exterior jamas podria ofrecerme. Y
gracias a ella, pude atravesar la primera infancia fuera de la habitacién sin
desaparecer en el ruido y la confusion.

El contraste era brutal. Dentro, el silencio era una entidad viva que me acompafraba.
Fuera, era un fendbmeno raro. Dentro, cada respiracion tenia un valor. Fuera, se perdia
entre conversaciones y pasos. Dentro, mi vida era un eje. Fuera, era un torbellino.
Pero esa contradiccion no fue una amenaza: fue una ensenanza.

Comprendi que mi vida interior no estaba hecha para reemplazar la exterior, sino para
sostenerla. Que mi profundidad no era una fuga del mundo, sino una forma distinta de
habitarlo. Que mi sensibilidad no era una fragilidad, sino un radar. Que mi historia no
era un castigo, sino una herramienta. Que mi herida no era un limite, sino un origen.

Ese entendimiento no llegd de golpe. Llegdé como llega la curacion: lentamente, a
través de repeticiones suaves, a través de momentos pequeios que parecen
insignificantes y que, sin embargo, van modificando la estructura de la conciencia.
Llegd un dia en que pude tolerar el bullicio sin sentir que me aplastaba. Llego otro dia
en que la luz del amanecer ya no me hirio, sino que me llamo. Llegd otro en que una
conversacion no se sinti6 como un ataque, sino como un puente. Y asi, poco a poco, el
mundo exterior dejé de ser una amenaza para convertirse en un territorio explorable.

Pagina 44



Pero nada de eso habria sido posible sin el puente interior que habia construido en la
oscuridad. Porque la oscuridad no me habia dejado ciego: me habia ensefado a ver.
Me habia ensefiado que la percepcion no depende de los ojos. Me habia ensefiado
que la luz no garantiza claridad. Me habia ensefiado que la conciencia nace de la
atencién y no del estimulo. Y, sobre todo, me habia ensefiado que la vida interior es
mas rica, mas profunda y mas real que cualquier paisaje exterior.

Cuando comprendi eso, comprendi también que el dolor —ese dolor que parecia
acompafiarme en todas sus formas— no era un enemigo ni un accidente: era un
maestro. Un maestro duro, si. Un maestro exigente, también. Pero un maestro que
revelaba algo esencial: la vida duele porque tiene profundidad; duele porque tiene
sentido.

Y entonces ocurrié lo mas inesperado: comenceé a percibir belleza.

Una belleza distinta de la que ven los ojos.

Una belleza que se revela en el modo en que uno respira después del miedo,

en el modo en que la luz toca por primera vez la piel que solo conocia la oscuridad,
en el modo en que el mundo sigue su caos Yy, aun asi, uno aprende a sostenerse
dentro de él.

Esa belleza no era externa.

Era una belleza interior.

Era la belleza de la vivencia.

La belleza de haber atravesado el dolor sin romperme.

La belleza de haber sobrevivido no solo al cuerpo, sino a la conciencia.

La belleza de haber descubierto un eje que no depende de las circunstancias.
La belleza de haber aprendido a ver sin luz y, después, a ver también con ella.

Ahi entendi, por fin, la verdad que este capitulo recoge:

que existir duele, pero vivir cura.

Existir —como cuerpo, como herida, como ruido, como confusion— es doloroso.

Pero vivir —como conciencia, como presencia, como profundidad, como alma— es un
milagro en si mismo.

Un milagro silencioso, sin fuegos artificiales, sin aplausos, sin testigos.

Un milagro que ocurre cada vez que uno elige seguir existiendo desde dentro,
aunque el mundo sea demasiado grande, demasiado ruidoso, demasiado luminoso.

Pagina 45



Esa fue la sintesis de mi tercer nacimiento.

No el nacimiento en la oscuridad,

no el nacimiento en el pensamiento,

sino el nacimiento en el mundo.

El nacimiento en el acto de vivir, con todo lo que duele.

Y por eso lo digo con la certeza que solo dan los afios y las cicatrices:

**La existencia es dolorosa...

pero la vivencia —la vivencia profunda— siempre es milagrosa.**

CAPITULO V — EL NINO QUE PENSABA DEMASIADO

El Verano De La Recuperacién Y La Esperanza (Cabacés, 1963)

El verano de 1963 en Cabacés marcé un punto de inflexion en mi vida que, visto desde
los anos, se percibe con la nitidez de un hito, aunque entonces no tuviera conciencia
de ello. Hasta ese momento mi infancia habia sido una cadena de crisis, fiebres,
vomitos, mareos y dias sin luz que se arrastraban como una sola noche interminable.
Durante afnos habia vivido encerrado en una habitaciéon donde la oscuridad no era un
recurso poético, sino una necesidad fisiolégica para impedir que mi cuerpo reaccionara
con violencia ante cualquier estimulo. Mi mundo estaba hecho de silencio, de
respiraciones contenidas, de un tiempo detenido que no avanzaba a la velocidad del
mundo exterior. Pensaba porque no podia hacer otra cosa. Existia porque el
pensamiento no me permitia desaparecer. Alli se habia formado mi estructura interna,
mi modo de sostenerme. Pero ese verano fue otra cosa. Fue el primero en que mi
cuerpo parecio rendirse menos ante la enfermedad. La fiebre no regresé con la
insistencia de otros anos. Las nauseas, aunque presentes, no me dominaban como
antes. Y por primera vez, pude mirar una luz sin que inmediatamente me destruyera.
Ese simple hecho, que para cualquier nifio es insignificante, para mi era un
acontecimiento inmenso: abrir los 0jos sin que el cuerpo se derrumbara.

Mis padres lo observaron con una mezcla de alivio y prudencia. No habian tenido
tregua en anos. Vivieron cada crisis como quien vive un derrumbe, sosteniendo a un
niRo que parecia romperse por dentro sin aviso. Yo no entendia entonces el miedo
silencioso que cargaban. Lo vi mucho después, en su forma de hablar del pasado, en
como evitaban ciertos recuerdos, en las pausas largas cuando mencionaban aquellos
afos. Pero ese verano los vi respirar distinto. Sin decirlo, confiaban en que por fin algo
estaba cambiando. Yo también lo sentia, aunque no tuviera palabras para nombrarlo.
Sentia que mi cuerpo cedia menos, que la oscuridad era menos exigente, que mi

Pagina 46



respiracion era mas estable. La luz ya no era una amenaza absoluta. Pude salir al
exterior, caminar unos pasos, sentir el aire del Priorat sin que la fiebre me reclamara
inmediatamente. Ese conjunto de pequeinos gestos fue, para mis padres, la sefal de
que el ciclo de enfermedad se estaba cerrando. No lo verbalizaron, pero era evidente
en su modo de observarme: habia una esperanza contenida, un tipo de gratitud
silenciosa, casi incrédula.

El entorno ayudaba. Cabacés era un lugar pequefio, recogido, donde la naturaleza
imponia un ritmo lento que mi cuerpo podia tolerar. No habia estridencias. No habia
multitudes. No habia ruido. Era un paisaje amable, adecuado para un nifio que habia
vivido encerrado en si mismo. Alli pude experimentar algo parecido a la normalidad.
No una normalidad plena —mi cuerpo seguia siendo fragil—, pero si una sensacion
distinta: la de un niflo empezando a existir fuera de la oscuridad. Ese verano fue una
transicion entre un mundo y otro. Sali de la habitacion con la impresién de que llevaba
siglos en ella. Respiré aire natural como si fuera algo extrafio. Senti la luz como quien
siente una presencia ajena. Todo era nuevo y a la vez desconcertante. Pero mis
padres, que habian esperado durante afios este momento, lo vivieron como un
renacimiento.

Nada hacia pensar que pocas semanas después todo cambiaria de nuevo. Ese verano
fue un espejismo necesario, una pausa breve donde la vida parecid alinearse antes de
dar un giro que ninguno de nosotros podia anticipar. A finales de agosto empezaron a
llegar noticias que, aunque ajenas a mi, serian decisivas para mi destino. La empresa
donde trabajaba mi padre —una empresa seria, estructurada, donde él era valorado
por su responsabilidad y disciplina— estaba a punto de abrir una nueva fabrica en
Burriana. Se trataba de un proyecto grande, ambicioso, que requeria reorganizar
personal y enviar hombres de confianza para dirigir secciones clave del nuevo centro.
Mi padre era uno de ellos. Le ofrecieron un puesto importante, un ascenso real, una
responsabilidad mayor. Y él, que habia sido un trabajador constante y leal, acept6 con
la sobriedad que lo caracterizaba. Aquella decision, que en su logica era impecable,
coincidié con mi mejoria fisica. Vieron en ella una oportunidad doble: un progreso
profesional para €l y un nuevo comienzo para mi. Pensaron que un cambio de entorno,
una rutina diferente, un colegio nuevo, podrian consolidar mi recuperacion. No hubo
imprudencia en esa decision. Hubo esperanza.

Es importante decirlo sin adornos: mis padres actuaron bien. Actuaron con lucidez.
Actuaron desde el amor, desde la preocupacion y desde la necesidad de construir un
futuro que hasta entonces habia sido incierto por mi salud. Nunca tuvieron intencién de
exponerme a nada dafino. Lo que ocurrié después no tiene relacion con su decision,
sino con el mundo que me esperaba —un mundo que ellos no podian prever porque
yo nunca les conté nada. En casa, yo era un nifio que comenzaba a estar sano, que

Pagina 47



habia sobrevivido a una infancia oscura y que parecia listo para integrarse al mundo
exterior. Ellos confiaron en esa apariencia, en esa recuperacion aparente, en ese
rastro de luz que yo mismo mostraba sin saber que ocultaba una fragilidad estructural.

Asi, a finales de septiembre de 1963, con el curso ya empezado y con la confianza de
que el cambio seria positivo, nos mudamos a Burriana. Dejé atras Cabacés con la
sensacion de haber vivido por fin un verano “normal”. No imaginaba que ese breve
respiro seria la antesala de un periodo completamente distinto, donde la enfermedad
dejaria de ser mi enemigo y el mundo exterior tomaria su lugar. Yo llegaba a esa
mudanza con una mezcla de ilusion y desconcierto. llusion porque estaba vivo, porque
podia caminar, porque la luz no me destruia. Desconcierto porque todo era nuevo y yo
todavia no tenia un eje claro en el mundo exterior. Pero mis padres creian —y era
razonable creerlo— que un nuevo entorno me permitiria florecer. No sabian que ese
entorno seria un choque frontal con una realidad que no estaba hecha para un nifio
que habia pasado media vida aprendiendo a sostenerse desde dentro.

La mudanza fue rapida. No hubo un periodo de preparacién emocional. El verano se
cerro de golpe y, con él, toda la estructura que me habia sostenido durante afios. Dejé
atras la casa donde me habia recuperado, el paisaje seguro, el silencio amabile, la
habitacién que ya no me enfermaba, y entré en un clima completamente distinto. La
transicion no fue progresiva: fue una fractura. Pasé de la quietud del Priorat a la
inmediatez de la vida urbana. De un verano curativo a un otofio incierto. De la
oscuridad superada a una luz que me exigia existir en un entorno desconocido. Mis
padres no podian prever que aquel cambio —que parecia prometedor— me arrojaria a
un lugar donde mi sensibilidad, mi idioma, mi forma de pensar y mi historia previa
serian suficientes para convertirme en alguien sefialado desde el primer dia. Pero en
ese momento, mientras recogiamos nuestras vidas para trasladarnos, nada de eso
existia aun. Solo existia una certeza: la de que, por primera vez, la enfermedad habia
retrocedido y la vida parecia ofrecer una oportunidad. Esa esperanza, que entonces
era genuina y fuerte, fue el prélogo de uno de los capitulos mas complejos de mi
infancia: el nifo que pensaba demasiado entrando al mundo que no estaba preparado
para él.

La Mudanza Inevitable Y El Salto A Lo Desconocido

La mudanza a Burriana fue, para mi familia, una decisién tan razonable como
inevitable. Nada tuvo que ver con impulsos, huidas o intuiciones difusas: fue
consecuencia directa de un ascenso profesional concreto que recibié mi padre. La
empresa en la que trabajaba habia puesto en marcha una nueva fabrica y necesitaba
hombres de confianza para dirigir secciones clave del nuevo complejo. El era uno de
ellos. Era disciplinado, constante, integro y meticuloso; lo habian observado durante
afos y, cuando llegé el momento, lo eligieron. En casa, ese ascenso se vivio como un

Pagina 48



alivio después de tantos afios donde mi enfermedad habia sido una sombra
permanente. Mis padres, que rara vez pensaban en si mismos, vieron en esa
oportunidad un camino doble: para €l, un reconocimiento merecido; para mi, un posible
nuevo inicio.

Mi recuperacion durante el verano habia sido real. No total, pero si evidente. Después
de anos de fiebre, nauseas y oscuridad, pude moverme con algo parecido a
estabilidad, mirar la luz sin que mi cuerpo se desmoronara y respirar sin la sensacion
de estar atrapado en un encierro perpetuo. Ese verano fue para mis padres un regalo
inesperado. Habian vivido sosteniéndome entre fiebres y vémitos, sin saber si cada dia
seria peor que el anterior. Por eso, aquel cambio fisico, aunque fragil, lo interpretaron
como el verdadero final de una etapa. No era una ilusion: era un hecho. Yo estaba
mejor. Y en su mirada de adultos cansados empezaba a crecer una pregunta: “;y si
ahora si puede empezar una vida normal?”

Por eso la mudanza tuvo sentido para ellos. Vieron la recuperacion, vieron la
oportunidad laboral, vieron un futuro posible para la familia. No imaginaban que la
salud fisica no es sindnimo de proteccion social. No imaginaban que un nifio que
acaba de salir de un encierro interior no esta preparado para entrar, de golpe, en el
ruido colectivo. No imaginaban que mis silencios no eran madurez, sino una forma de
supervivencia aprendida. Ellos actuaron bien. Ese punto es esencial: actuaron desde
el amor, desde la esperanza, desde la lectura mas logica de mi estado. Y yo mismo
reforcé esa imagen. Nunca dije lo contrario. Nunca nombré mis miedos. Nunca
confesé mi desconcierto. No porque quisiera ocultar nada, sino porque no sabia como
expresarlo.

Nos mudamos a finales de septiembre de 1963, con el curso escolar ya empezado. No
hubo transicion emocional ni preparacion lenta. El verano se cerré y la vida cambi6 con
una rapidez que solo los adultos comprenden. Yo, todavia sostenido por una
recuperacion reciente, entré en Burriana sin saber qué significaba realmente ese
cambio. Pensaba que un nuevo lugar seria simplemente eso: un lugar distinto. No
entendia que para un nifio que no habia vivido en grupo, que no tenia experiencia en
dinamicas sociales, que venia de un silencio que habia sido forma de vida, la entrada
a un colegio grande no seria un acto neutral, sino una irrupcion.

Mis padres escogieron para mi un colegio serio, estructurado, con reputacién: los
Salesianos. Desde fuera, era una eleccion impecable. Era una institucion sélida,
disciplinada, donde se esperaba que los nifios recibieran una educacion rigurosa. Para
ellos, ese colegio era garantia de seguridad, orden y formacion. Para mi, sin embargo,
ese lugar se convertiria en un territorio incOmodo desde el primer instante. No por
culpa del colegio en si, sino porque yo no estaba preparado para un entorno de tal

Pagina 49



magnitud. El mundo que llevaba dentro habia sido moldeado en silencio; el mundo al
que entraba estaba hecho de ruido.

Llegué con el curso ya iniciado, sin ningun comparnero conocido, sin un grupo al que
pertenecer y sin entender los codigos de socializacion que otros niflos habian
aprendido desde muy pequefos. Habia crecido en un espacio cerrado, donde la fiebre
marcaba el ritmo del dia y el pensamiento era la unica herramienta disponible para
sostenerme. No conocia la vida de patio, no conocia el ruido de los recreos, no
conocia la espontaneidad infantil. Y el colegio, con cientos de nifios moviéndose,
hablando, gritando, empujando, riendo, me recibié como recibe cualquier espacio
masivo a quien no pertenece: sin suavidad.

Habia otro elemento decisivo: yo era el recién llegado. Y en cualquier estructura
escolar ya formada, el recién llegado no llega vacio; llega marcado. Todos los demas
ya tenian su historia compartida, sus alianzas, sus jerarquias, sus roles. Yo no tenia
nada de eso. Era, simplemente, el “nuevo”. El desconocido. Y en un entorno
exclusivamente masculino, donde la pertenencia se define rapido y sin matices, eso es
suficiente para convertirse en un punto de atencién. No es maldad: es dinamica grupal.
Y esa dinamica es implacable con quien no encaja desde el primer minuto.

Lo que ocurrio después —el aislamiento, el desconcierto, las burlas, las tensiones
visibles e invisibles— no lo conté nunca en casa. No porque quisiera ocultarlo, sino
porque no sabia traducirlo. Mis padres habian vivido tantos afios pendientes de mis
fiebres que yo no quise afadirles un peso que no sabian que existia. Y también porque
mi relacion con el sufrimiento habia sido otra: lo habia vivido hacia dentro, sin
verbalizarlo, sin pedir ayuda, sin nombrar el dolor porque nombrarlo no lo habria
cambiado. Ese habito de silencio, util durante la enfermedad, se volvié un habito
social. Nunca expliqué mi desconcierto, ni mi fragilidad, ni mi sensacién de estar fuera
de lugar. Y como no lo expliqué, ellos creyeron lo que veian: un nifio que asistia al
colegio, que no recaia, que no enfermaba, que caminaba por la vida con la discrecion
de alguien que parecia adaptarse.

La mudanza, asi entendida, no fue un error. Fue la decision correcta desde la
informacion que mis padres tenian. El salto a lo desconocido no se produjo por
imprudencia, sino por esperanza. Lo desconocido surgi¢ después, en el terreno donde
ellos no podian entrar porque yo no se lo permiti: la experiencia interior de estar en un
mundo que no coincidia con mi estructura. Alli empezo el verdadero quiebre entre el
nifo que venia de la oscuridad y el nino que estaba obligado a existir en el ruido. Y ese
quiebre —silencioso para todos menos para mi— fue el inicio de todo lo que vino
después.

Pagina 50



El Impacto Del Colegio Y La Violencia Inmediata Del Grupo

Desde el minuto uno, literalmente desde el primer instante en que puse un pie en el
colegio, la dinamica se formd sin necesidad de palabras: me tomaron por blanco de
inmediato. No hubo un periodo de tanteo, ni dias de observacién, ni una adaptacion
progresiva. Basto aparecer. Basto existir alli. Bastd ser distinto. Y ese “distinto” no
tenia que ver solo con mi acento, ni con llegar con el curso empezado, ni con venir de
otra ciudad. Era algo mas profundo, algo que los nifios perciben sin saber expresarlo:
mi fragilidad fisica, mi manera silenciosa de estar, mi delgadez extrema, mi falta de
soltura, mi incapacidad para moverme en el ruido con la naturalidad que ellos tenian.
Un nifio que llega demasiado flaco, demasiado callado, demasiado fuera del ritmo,
llama la atencion de un grupo grande de la peor manera posible. Y en un colegio
exclusivamente masculino, con cientos de nifios empujandose para encontrar su lugar,
la diferencia no se analiza; se ataca.

No hubo un dia de cortesia. No hubo una etapa de neutralidad. No hubo la minima
posibilidad de pasar desapercibido. Antes incluso de aprenderme los nhombres, antes
de saber donde estaba cada aula, antes de entender como funcionaban los recreos, ya
habia recibido insultos. No insultos elaborados, sino los directos, los que usan los
ninos cuando quieren marcar territorio: palabras simples, hirientes, repetidas, que
buscan reducir al otro a algo menos que persona. Me insultaban por hablar distinto,
por parecer mas pequefo de lo que era, por mi forma de caminar, por mi silencio, por
la delgadez que llevaba escrita en cada uno de mis huesos. Me pegaban sin
necesidad de excusas, con la naturalidad cruel con la que los nifios ejercen el poder
cuando nadie los detiene. No eran peleas; eran ataques. No eran juegos bruscos; eran
golpes dirigidos a alguien que no iba a responder.

Y no respondia. No porque tuviera miedo, sino porque no sabia responder. Mi cuerpo
no me lo permitia. Estaba extremadamente delgado, casi escualido para mi edad,
debilitado por anos de enfermedad, con una musculatura practicamente inexistente.
Incluso si hubiera querido defenderme —y no es que lo quisiera— no habria podido.
Sentia que cualquier empujon me hacia tambalear. Tenia poca fuerza en las piernas,
poca estabilidad, poca energia. No estaba preparado fisicamente para sostener ni
siquiera el peso simbdlico de un enfrentamiento. Pero ademas, incluso si hubiera
tenido fuerza, no habria respondido. No estaba hecho para la violencia. No la
entendia. No me nacia. No encontraba en mi ningun impulso que me llevara a
devolver un golpe. Habia pasado mi infancia luchando contra algo que no tenia rostro
humano; habia aprendido que resistir no era golpear, sino sostenerse. Esa légica
interior —que habia sido mi salvavidas— me volvié completamente inadecuado para
aquel entorno donde la violencia era la gramatica comun.

Pagina 51



La otra razén por la que no me defendia era todavia mas desconcertante para un nifio
de esa edad: me daban pena. No pena condescendiente, ni pena mezclada con
miedo, sino un sentimiento extrano, casi prematuro, de comprender que sus ataques
no hablaban de mi, sino de ellos. Sentia lastima por la manera en que necesitaban
demostrar fuerza, por la facilidad con que seguian al grupo, por su dependencia del
ruido colectivo para sentirse vivos. La violencia, en ellos, me parecia mas un sintoma
que una decision. Yo habia vivido afios encerrado en mi mismo; ellos parecian
encerrados en el grupo. Y ese encierro —que yo intuia aunque no pudiera formular—
me provocaba una compasion silenciosa que me desarmaba cualquier reaccion
defensiva. Era como si, incluso siendo nifio, ya hubiera comprendido que la crueldad
infantil no nace del mal, sino de la falta de conciencia. No los odiaba. No me irritaban.
No me despertaban agresividad. Solo me hacian sentir un cansancio extrafo, una
tristeza que no sabia explicar, una lucidez demasiado grande para mi edad.

Ese contraste —entre su violencia impulsiva y mi incapacidad emocional y fisica para
responder— definié mi lugar en el colegio desde el primer dia. Era el nifio que no
devolvia golpes, el que no protestaba, el que no levantaba la voz, el que no sabia
defenderse. Y en un entorno de esa naturaleza, eso se convierte en una invitacién
abierta a mas ataques. El grupo, al ver que uno no responde, incrementa la presion.
No porque haya un plan, sino porque asi funciona el comportamiento colectivo cuando
no existe un adulto que lea entre lineas. En los pasillos, en los patios, en la entrada y
la salida, se repetia la misma escena: empujones, insultos, golpes rapidos, risas, mas
empujones. Yo miraba, recibia, callaba. A veces intentaba apartarme. A veces
intentaba desaparecer en la multitud. A veces intentaba ser invisible. Pero la
invisibilidad —descubri— no existe cuando la diferencia ya ha sido detectada.

Mi silencio no ayudaba. En la enfermedad, me habia sostenido. En el colegio, me
hundia. No conté nada en casa. No porque quisiera ocultar la verdad, sino porque no
sabia qué verdad estaba viviendo. Mi referencia para el sufrimiento era fisica: la fiebre,
la nausea, el vomito, la oscuridad. No tenia parametros para medir la hostilidad social.
No sabia que eso tenia un nombre. No sabia que aquello no era normal. Simplemente,
lo vivia. Mi interior carecia de lenguaje social; tenia el lenguaje de la sensibilidad, el
pensamiento y la introspeccion. El bullying, para mi, no era un concepto. Era un clima.
Una atmosfera donde cada gesto ajeno confirmaba que yo estaba fuera de lugar.

Esa incapacidad para defenderme —por compasién, por falta de fuerza, por rechazo
personal a la violencia— me colocd en una posicion fija dentro del grupo: la del nifio al
que se puede golpear sin consecuencias. No porque yo fuera débil en esencia, sino
porque mi forma de existir no coincidia con la forma de existir de los otros. Ellos
respondian con impulsos. Yo respondia con silencio. Ellos buscaban pertenecer al
grupo a través de la fuerza. Yo buscaba simplemente sostener mi eje interior. Ellos

Pagina 52



vivian hacia fuera. Yo vivia hacia dentro. Esa diferencia, que para un adulto podria
haber sido un matiz, para los nifios de ese colegio era un abismo.

Y sin embargo, algo se fue formando dentro de mi mientras todo esto ocurria. No un
resentimiento —jamas lo senti— sino una especie de vision clara, temprana e
incobmoda sobre la condicion humana. Aprendi que la violencia infantil no siempre nace
del mal, sino de la inercia del grupo. Aprendi que la diferencia es castigada no porque
uno sea inferior, sino porque la masa necesita homogeneidad. Aprendi que hay una
clase de fuerza que no tiene rostro, que no se expresa con golpes, que es
simplemente la presion del conjunto. Y aprendi que yo no estaba hecho para entrar en
esa presion, ni para imitarla, ni para devolverla. Mi fuerza estaba en otro lugar, un lugar
que todavia no sabia nombrar, pero que ya existia: en la capacidad de resistir sin
transformarme en lo que recibia.

Ese descubrimiento no me hizo mas fuerte, pero si mas consciente. Me enseiid a
observar la dinamica humana con una precision que ningun nifio deberia tener. Me
enseno a leer la fragilidad detras de la agresion, la inseguridad detras del insulto, el
miedo detras del empujon. Me enseid que la violencia habla siempre del que la ejerce,
nunca del que la recibe. Y me ensefidé algo mas profundo aun: que la dignidad no se
defiende devolviendo golpes, sino manteniéndose entero cuando todo alrededor
empuja hacia el derrumbe. Yo no devolvi golpes. No devolvi insultos. No devolvi nada.
Y aunque ese comportamiento me colocara en el lugar mas vulnerable dentro del
colegio, fue también lo que me permitié no quebrarme en mi interior.

Ese fue el verdadero impacto del colegio: no el tamano de la institucion, ni la disciplina
religiosa, ni el ruido constante, sino la experiencia de ser arrojado al mundo social sin
defensas fisicas, con una sensibilidad aguda y con un rechazo natural hacia la
violencia. Alli se formé mi primera comprensiéon profunda de la humanidad. Alli empecé
a ver lo que otros no veian. Alli nacio, sin que yo lo buscara, el Observador que me
acompanaria toda la vida.

El Silencio Interior Y La Consecuencia Del Suceso Que No Se Narra

Con el paso de los meses, el clima del colegio dejé de ser solo desconcierto y se
convirtié en una atmaosfera estable de hostilidad silenciosa, de empujones cotidianos,
de insultos previsibles y de golpes rapidos que no buscaban herirme fisicamente tanto
como confirmar una estructura. Yo era el blanco perfecto: delgado hasta la fragilidad,
recién salido de una enfermedad que habia dejado mi cuerpo sin reservas, incapaz de
devolver violencia, y, sobre todo, ajeno a la légica del grupo. Mientras el resto de los
nifios se movia con naturalidad dentro de aquella dinamica, yo la observaba desde
fuera, intentando comprender qué hacia funcionar aquel organismo colectivo que
parecia necesitar un punto débil para reforzarse. Cada dia se repetia lo mismo:

Pagina 53



ataques breves, burlas repetidas, miradas que no buscaban contacto humano sino
jerarquia. Poco a poco, esa rutina dejo de sorprenderme. No porque me
insensibilizara, sino porque empecé a verla como un fendmeno predecible. Y en esa
previsibilidad —dura, pero constante— aparecié algo que no esperaba: una forma
distinta de lucidez.

Yo venia de un mundo donde el dolor era fisico, donde la amenaza era la fiebre, donde
el peligro era interno. Mi referencia era una lucha sin enemigos visibles, una
resistencia que no se expresaba en gestos, sino en pensamiento. De pronto, el dolor
no era un incendio dentro del cuerpo, sino un roce externo que el cuerpo podia asociar
con un rostro. El sufrimiento social fue para mi una experiencia nueva, desconcertante,
completamente distinta de la enfermedad, pero en cierto modo mas clara. La violencia
de los nifios no tenia la profundidad del dolor fisico; era un comportamiento, un acto
repetido, un reflejo colectivo. Y en esa diferencia descubri que no todos los dolores
son iguales. El de la enfermedad me obligaba a sostenerme; el social me obligaba a
observar.

Sin darme cuenta, ese periodo se convirtid en un laboratorio para mi interior. No
porque yo buscara entender nada, sino porque la légica de mi mente —forjada en
silencio y oscuridad— era incapaz de vivir sin intentar comprender lo que ocurria.
Empece a fijarme en los gestos, en las miradas, en el modo en que las palabras se
cargaban de intencion antes de ser pronunciadas. Descubri que cada ataque tenia un
patrén: quién iniciaba, quién seguia, quién miraba, quién necesitaba la risa del grupo
para sentirse parte de algo. Veia la inseguridad detras de cada gesto violento. Veia el
miedo que se escondia detras de la arrogancia. Veia la necesidad absurda que
algunos tenian de rebajar al otro para sostenerse. No era una mirada critica ni
vengativa; era simplemente clara. La misma claridad que me habia acompafnado en la
fiebre ahora se aplicaba al comportamiento humano. Empecé a leer a las personas
como antes habia leido el silencio de mi habitacion oscura: como un territorio que no
podia ignorar, aunque no quisiera entrar en él.

En medio de esa adaptacion forzada ocurridé un suceso que jamas describiré. No
porque quiera ocultarlo, sino porque no pertenece al lenguaje del relato. Pertenece al
lenguaje del impacto. No tiene valor narrativo y si demasiada sombra; no anade
comprension, sino ruido; no explica mi vida, sino que la distorsionaria. Fue un hecho
gue no debe ser contado porque no merece la categoria de escena, pero cuya
consecuencia interior si forma parte de mi biografia. No me destruyé —ningun hecho
externo lo hizo nunca—, pero me obligd a crecer desde un sitio al que ningun nifio
deberia ser empujado. La infancia no deberia romperse por experiencias sociales; la
mia se rompid por dentro de una forma que no buscé dramatismo, solo una lucidez
mas afilada de lo que correspondia a mi edad.

Pagina 54



Lo esencial es esto: no generé odio. Esa ausencia de odio no fue un mérito moral; fue
una reacciéon natural. No surgié en mi la necesidad de vengarme. No aparecio
resentimiento. No nacié un deseo de devolver dafio. Nada de eso. Lo que si surgi6 fue
una comprension radical de algo que ningun nifio deberia comprender tan pronto: que
la sombra humana existe a cualquier edad, que la maldad no requiere madurez y que
la fragilidad del otro puede tomar formas que hieren sin motivo. Entendi que el mundo
no se divide entre buenos y malos, sino entre quienes saben lo que hacen y quienes
no. Y entendi también que la violencia no solo se ejerce con las manos. A veces se
ejerce con la ausencia de conciencia, con la presion del grupo, con la incapacidad de
detenerse a pensar. Lo que vivi no me produjo odio ni miedo; me produjo claridad.

Esa claridad fue mi defensa. No en el sentido fisico —no devolvi jamas un golpe—
sino en el sentido interior. Senti cdmo algo se afirmaba dentro de mi, una especie de
eje que no dependia de los demas, una linea recta que se mantenia firme aunque el
exterior empujara en todas direcciones. Mi cuerpo seguia siendo débil, pero mi interior
se hizo mas nitido. A veces me sentia desgastado, si, pero nunca roto. No me rendia
ante la violencia porque no le atribuia autoridad. La veia como un comportamiento
fuera de mi, no como algo que pudiera definirme. Eso me permitié sostenerme sin
perder mi centro. Y sostenerse sin defenderse fisicamente es algo que un nifio no
hace por valentia, sino por estructura interior. Mi estructura venia de la oscuridad, no
del mundo. Y esa diferencia me protegioé sin que nadie lo supiera.

Con el paso de los dias, esa experiencia —hecha de golpes, insultos y un hecho
irrelevante en su forma pero decisivo en su consecuencia— produjo en mi un cambio
silencioso. No me hizo desconfiado; me hizo perceptivo. No me hizo agresivo; me hizo
cuidadoso. No me cerré al mundo; me obligé a mirarlo desde un angulo distinto. Ya no
veia solo lo que ocurria; veia por qué ocurria. Ya no escuchaba solo las palabras;
escuchaba la intencidon. Ya no observaba solo las acciones; observaba la estructura
emocional detras de ellas. Sin saberlo, estaba formando la mirada que me
acompafaria toda la vida: la mirada del Observador.

Esa transformaciéon no fue un acto consciente, ni un mecanismo de defensa disefiado,
ni un intento de madurez rapida. Fue un proceso natural. La enfermedad me habia
obligado a pensar para existir. El colegio me obligd a leer el mundo para no perderme.
La combinacién fue extraina, pero definitiva. Mientras otros nifios aprendian a encajar,
yo aprendia a interpretar. Mientras ellos se defendian golpeando, yo me defendia
comprendiendo. Mientras ellos repetian lo que veian, yo buscaba la raiz de lo que
ocurria. Nadie lo sabia; nadie podia verlo. Desde fuera, yo era simplemente un nifio
silencioso que no se defendia. Desde dentro, estaba naciendo algo mas preciso: una
forma de ver que no necesitaba violencia, una forma de percibir que no requeria fuerza
fisica, una forma de resistir que no dependia del ruido del grupo.

Pagina 55



La consecuencia del suceso que no narraré no fue el trauma; fue la lucidez. Y esa
lucidez —prematura, inevitable, silenciosa y profunda— marco el fin definitivo de mi
nifiez emocional. No porque me endureciera, sino porque me afind. Me obligé a
observar con una exactitud que ningun nifio deberia tener, pero que yo tuve desde
entonces. No me aparté del mundo; me ensefid a entrar en él desde un eje propio.

Ese fue el cuarto nacimiento silencioso: el del nifio que, sin elegirlo, empezé a ver
demasiado pronto lo que otros tardan décadas en reconocer.

El Descubrimiento Del Pensamiento Como Defensa Social Y El Cierre De La
Nihez

Con el paso del tiempo, la violencia inicial dejé de ser un sobresalto y se convirtié en
un telon de fondo que acompanaba cada jornada escolar. No desaparecio; cambid de
forma. Ya no me golpeaban cada dia, no porque hubieran adquirido conciencia, sino
porque habian descubierto que no necesitaban hacerlo para mantenerme en el lugar
donde me querian: al margen, aislado, sin pertenencia. La agresion fisica se
transformd en una agresion verbal continua, en una cadena de insultos previsibles, en
una vigilancia hostil que no buscaba destruir, sino recordar jerarquias. Y fue en ese
clima donde aparecié un rasgo mio que, sin haberlo buscado, comenzaria a definirme
para siempre: la manera en que respondia sin violencia, sin miedo y sin permitir nunca
que se filtrara el efecto que podian tener en mi.

Nunca di la imagen de estar afectado. Jamas permiti que un insulto, una burla o una
provocacion se reflejara en mi rostro. No por orgullo, sino porque mi interior ya habia
aprendido, durante los aflos de enfermedad, que reaccionar es entregarle a otro la
medida de uno mismo. Yo no reaccionaba. Escuchaba. Observaba. Procesaba. Y
callaba o devolvia palabras que desmontaban la agresién sin replicarla. Mi silencio no
era sumision; era estrategia involuntaria. Era una forma de sostenerme sin rebajarme
al intercambio basico que ellos esperaban. Y ese comportamiento desconcertaba a
mas de uno, porque los nifios comprenden la violencia, pero no comprenden la
ausencia de ella cuando se espera una reaccion.

Uno de los insultos mas habituales era el mismo que se repite en cualquier escuela, en
cualquier época, porque es simple y brutal: “hijo de puta”. Me lo decian cada dos por
tres, como si fuera un comodin linguistico que les sirviera para marcar territorio. Yo no
me inmutaba. Ni un gesto, ni un parpadeo, ni un movimiento de defensa. A veces no
respondia en absoluto. Y cuando respondia, lo hacia con una claridad que no imitaba
su logica, sino que la inutilizaba: “Ignoro si mi madre es una puta.” Lo decia con una
serenidad que no buscaba provocar risa ni humillar a nadie. Lo decia como quien
devuelve una frase al vacio original del que salié. Para mi no era un acto de valentia ni
de insolencia; era una manera de desmontar la intenciéon del insulto, de convertirlo en

Pagina 56



una frase sin efecto, en un sonido que no podia herirme porque yo no aceptaba su
premisa. Ese tipo de respuestas no detenia el bullying, pero lo desviaba. Desarmaba la
agresion porque la convertia en un ejercicio de absurdo. Ellos esperaban reaccion,
rabia, enfado, lagrimas. Encontraban indiferencia o una frase que no encajaba en su
guion.

Esa capacidad para no dejar ver su impacto —no fingida, sino natural— naci6 de mi
estructura interior. Durante anos habia aprendido a sostenerme desde dentro, a
respirar dentro de un cuerpo febril, a existir en la oscuridad sin que el dolor fisico
quebrara mi eje. Frente a la violencia social, ese mismo eje se activo. No respondia
porque no sabia responder desde la violencia. No devolvia golpes porque mi cuerpo
no podia sostenerlos. No pedia ayuda porque el silencio era mi manera de procesar el
mundo. Pero tampoco me entregaba al papel de victima, aunque desde fuera lo
pareciera. Dentro de mi habia una claridad: ellos no podian definirme. Y si no podian
definirme, no podian destruirme. Esa légica silenciosa me sostuvo sin que yo tuviera
que recurrir a la fuerza.

Esa etapa me ensefid algo que la infancia no suele ensefiar: que la verdadera defensa
no siempre esta en el cuerpo, sino en la conciencia. Mis respuestas, cuando las habia,
no eran ataques; eran limites. Limites silenciosos, casi filosoéficos, que no ellos no
sabian interpretar. Me insultaban esperando una reaccion instintiva; yo les respondia
con una frase que devolvia la responsabilidad de sus palabras a ellos mismos. No lo
hacia para demostrar nada. Lo hacia porque era la Unica respuesta honesta que podia
dar sin traicionarme. Mi incapacidad fisica era evidente. Mi rechazo a la violencia era
absoluto. Y mi compasion hacia ellos, aunque prematura, era real. Esa compasion,
gue no tenia nada de condescendiente, provenia de una percepcién temprana: la
agresion siempre dice mas del que la ejerce que del que la recibe. Yo lo intuia. No lo
sabia intelectualmente, pero lo sentia.

Este estilo de respuesta comenzo, sin que yo lo buscara, a formar parte de mi
identidad. Enquanto otros nifos aprendian a protegerse con fuerza, conmigo ocurrio lo
contrario: aprendi a protegerme con claridad. Mientras ellos se afirmaban atacando, yo
me afirmaba sin ceder. Mientras ellos necesitaban pertenecer al grupo, yo necesitaba
conservar mi centro. No era una eleccion; era estructura. Y esa estructura se fue
afinando con el tiempo. Empecé a observar como cada insulto tenia detras una
necesidad, cdmo cada ataque tenia detras una inseguridad, como cada burla era la
proyeccidon de una tension ajena. Sin darme cuenta, empecé a leer almas. No almas
en el sentido mistico, sino en el sentido humano: hacia un mapa de intenciones, de
miedos, de inseguridades que ningun nifio deberia ser capaz de trazar. Y no era un
talento: era una consecuencia. Una consecuencia directa de haber vivido en silencio y
haber tenido que sostenerme desde dentro.

Pagina 57



Mientras todo esto ocurria, la escuela seguia siendo un territorio dificil, pero ya no era
un territorio incomprensible. Habia aprendido la l6gica del grupo. Habia entendido que
mi no-violencia no era interpretada como virtud, sino como debilidad. Pero también
habia entendido que la violencia no me iba a convertir en algo que no era. No me
defendia porque no podia fisicamente, pero tampoco lo habria hecho aunque hubiera
tenido fuerza. Nunca me rendi a la violencia, ni como defensa ni como ataque. Y esa
negativa —tan absoluta como natural— marcé mi lugar en el mundo. Mientras otros
nifios creian que la fuerza fisica define al individuo, yo empezaba a comprender que lo
define su manera de sostenerse.

Ese periodo coincidié con mis primeros choques con la figura adulta que
representaban los maestros y, especialmente, los religiosos. Mi necesidad de sentido,
que habia nacido en la oscuridad, chocaba con un sistema que ofrecia respuestas
cerradas a preguntas que exigian hondura. Preguntaba por qué las cosas eran como
eran. Rebatia argumentos que no tenian coherencia. No aceptaba dogmas. Y aunque
esa actitud no era insolente, si era incomoda para quienes ensefiaban desde la
repeticion y no desde el entendimiento. Por eso, uno de mis profesores —agotado por
mis preguntas filoséficas— me aprobd la asignatura con una condicién simple y
reveladora: que asistiera a clase, pero que no volviera a preguntar. Ese pacto
silencioso fue una de las primeras lecciones adultas de mi vida: la claridad interior no
se puede compartir con cualquiera. No porque uno sea superior, sino porque no todos
pueden sostenerla.

En esa etapa se consolidd, sin que yo buscara formularla, una ley interna que ha
acompanado toda mi vida: solo acompano a cada persona hasta donde puede
caminar. No fuerzo, no arrastro, no empujo. No espero que nadie piense como yo ni
que entienda lo que yo entendi demasiado pronto. Esa ley nacié del choque con los
adultos, no del choque con los nifios. Y fue el cierre natural de un ciclo: la nifez quedod
atras no por edad, sino por estructura. Yo ya no era el nifio que pensaba demasiado;
era el nino que habia visto demasiado. Ese transito —silencioso, precoz, exacto—
marco el final de mi infancia y abri6 la puerta de la adolescencia, no como etapa de
juego, sino como etapa de observaciéon consciente. Ese fue mi verdadero final de la
nifiez.

Pagina 58



CAPITULO VI — EL ADOLESCENTE QUE VEIA DEMASIADO

La Salida De Los Salesianos Y El Renacimiento En Los Carmelitas

La etapa de los Salesianos no fue un episodio breve ni una mala experiencia aislada.
Fueron dos anos completos, consecutivos, vividos entre los nueve y los once anos,
que se encadenaron sin permitir respiro alguno y que marcaron mi salida de la infancia
mucho antes de tiempo. Llegué alli recién salido del verano de Cabaceés, donde la
enfermedad habia cedido por primera vez en afos, y mis padres, viendo mi mejoria
real, creyeron razonablemente que estaba preparado para comenzar una vida escolar
normal. Yo también lo crei. No tenia forma de anticipar que ese colegio —un internado
masivo, exclusivamente masculino, regido por dinamicas de grupo que yo no
comprendia— se convertiria en el escenario donde mi fragilidad fisica y mi silencio
interior serian interpretados como invitacion al ataque.

El primer afo en los Salesianos, de los nueve a los diez afios, fue una transicién
brusca entre la enfermedad y el mundo social. Yo venia de anos de oscuridad, de
silencio, de pensamiento profundo nacido de la fiebre y de la inmovilidad. Entré en un
colegio donde el ruido era constante, donde los nifios actuaban por inercia colectiva,
donde la fuerza fisica era un idioma y donde la diferencia—cualquier diferencia—se
detectaba en minutos. Hablaba en catalan, era flaco, extremadamente flaco, mi
musculatura era inexistente y mi manera de estar en el mundo no coincidia con la de
los demas. Desde el primer dia me tomaron como objetivo. No fue gradual. No hubo
adaptacion. No hubo un periodo de neutralidad. Desde el minuto exacto en que llegué,
entendi sin necesidad de que nadie me lo explicara que ese lugar no estaba hecho
para alguien como yo.

El segundo aino, de los diez a los once, no fue distinto. Fue peor. A la sorpresa inicial
del primer curso le siguid la normalizacion de la violencia. Ya no era “el nuevo”: era “el
débil”. Era “el que no reacciona”. Era “el que no contesta los insultos”. Y eso, en un
entorno donde el comportamiento del grupo funciona por jerarquias espontaneas, me
condend sin remision. El patrén fue el mismo durante dos afios completos:
insultos—siempre los mismos, siempre repetidos—golpes breves, empujones, burlas.
Yo no respondia. No sabia responder. Mi interior habia sido formado en otro escenario.
Para mi, resistir nunca consistié en devolver, sino en no dejar que el exterior definiera
mi eje. Habia aprendido a sostenerme desde dentro, no a defenderme hacia fuera. Y
esa diferencia, que en la vida espiritual puede ser fuerza, en la vida escolar se
interpreta como debilidad. Pero incluso si hubiera tenido fuerza fisica, no habria
respondido. No estaba hecho para la violencia. No podia replicarla sin sentir que
traicionaba algo esencial en mi.

Pagina 59



Durante esos dos afios suspendi repetidamente. No por falta de inteligencia, sino por
falta de espacio interior. Es imposible estudiar cuando la energia del dia se consume
sobreviviendo. Mi mente, que venia de la intensidad de la enfermedad, seguia
funcionando con lucidez, pero mi cuerpo no podia sostener la rutina escolar bajo ese
clima. Suspendi todas las asignaturas excepto dibujo. Dibujo era el unico lugar donde
mi interior podia respirar, donde la mano seguia una idea sin presion externa, donde
no habia ruido moral ni medidor de pertenencia. Aquella unica asignatura aprobada fue
el unico indicio externo de que, aunque mi vida escolar se desplomara, algo en mi
seguia vivo y exacto.

Fue al final del segundo aino cuando comprendi, sin palabras, que no podia continuar
alli. No fue una decision impulsiva, ni dramatica, ni nacida del cansancio inmediato.
Fue una certeza que habia crecido como una raiz durante meses, hasta hacerse
imposible de ignorar. Fui yo quien pidié el cambio de colegio. No expliqué ningun
motivo. No hubiera sabido explicarlo. Mis padres no exigieron detalles. No me pidieron
justificar nada. No sospecharon la magnitud de lo que yo habia vivido —y yo jamas
habria permitido que lo supieran—. Solo escucharon mi peticion y la aceptaron con la
sobriedad que siempre los caracterizé. No hicieron preguntas que yo no pudiera
responder; entendieron que, para que un niio que calla siempre pida un cambio, debe
haber una razén profunda. Esa comprension silenciosa fue una forma de amor que
entonces no supe valorar.

Ingresé en los Carmelitas Descalzos de Burriana al inicio del siguiente curso,
cuando ya tenia once afnos largos. Ese detalle —entrar al colegio desde el primer dia
del afo escolar— fue decisivo. A diferencia de mi llegada tardia a los Salesianos, aqui
nadie tenia una historia previa sobre mi. No era “el recién llegado”: era un alumno
mas. No existia un pasado que me etiquetara. No habia dinamicas preestablecidas
que me expulsaran desde el primer dia. Y, ademas, ya dominaba perfectamente el
valenciano. Ese cambio linguistico elimind de raiz la primera barrera que habia sido
detonante del rechazo inicial dos anos atras.

Lo que encontré en los Carmelitas fue un contraste tan profundo que, durante meses,
me costd aceptarlo. En lugar de gritos, habia un tono normal. En lugar de empujones,
una convivencia basica. En lugar de miradas que buscaban detectar debilidad, miradas
que simplemente veian a un companiero. En lugar de profesores irritados, profesores
gue ensefiaban. Hice amigos rapido. No porque hubiera perdido mi reserva natural,
sino porque en ese contexto no era necesario defenderse. Bastaba existir. Bastaba
estar. Bastaba hablar sin temor a ser ridiculizado. La normalidad, para mi, era un
descubrimiento.

Pagina 60



Pero aunque dentro del nuevo colegio me integré con facilidad, algo en mi siguié
habitando la sombra que los Salesianos habian dejado marcada. Estaba dentro de un
entorno seguro, pero mi memoria emocional seguia vinculada a la amenaza de
encontrarme a mis antiguos agresores en cualquier calle de Burriana. Esa sombra
—invisible para todos excepto para mi— no era un residuo irracional del pasado: era
una consecuencia. Por eso, aunque dentro del colegio respiraba, fuera de él seguia
alerta. No salia los fines de semana. No paseaba por el pueblo. No tenia vida social
fuera de las horas escolares. Ese aislamiento no era un encierro; era una decision
silenciosa. Era mi manera de garantizar que nunca volveria a escuchar en la calle
aquellas palabras que, en mi interior, podian destruirme mas que cualquier golpe:
marica, hijo de puta. En los Salesianos esas palabras habian sido armas, y yo, que
sabia resistir dolor fisico, no habia aprendido aun a resistir la humillacién publica.

Ese contraste —luz en el colegio, sombra en el exterior— definio el inicio de mi
adolescencia. Los Carmelitas fueron mi respiro. Los Salesianos, mi herida. Y entre
ambos, yo comenzaba a convertirme en el adolescente que, sin buscarlo, aprendio a
ver demasiado.

La Luz Interior Y La Nueva Estabilidad Escolar

Entrar en los Carmelitas representé para mi mas que un simple cambio de colegio: fue
el inicio de una forma distinta de existir. Después de dos afios completos en los
Salesianos —dos anos donde apenas podia respirar sin tension, donde cada gesto
cotidiano podia convertirse en ataque, donde la fragilidad fisica y mi manera silenciosa
de estar se interpretaban como debilidad— llegar a un lugar donde nada de eso
sucedia fue un contraste casi desconcertante. No habia aprendido aun a confiar en el
entorno, pero el entorno ya no se organizaba para sefhalarme. Y esa diferencia,
aunque minima desde fuera, era para mi una experiencia radical.

A los once afios, cuando ingresé en los Carmelitas al inicio de curso, ya dominaba
perfectamente el valenciano. Ese dominio no habia llegado por casualidad ni por
inmersion natural, sino por una decision estratégica que tomé con apenas nueve afnos
de edad. Recuerdo con claridad cémo, al terminar el primer curso en los Salesianos,
sabia que aquel colegio no era un lugar sostenible para mi. Pero también entendia que
pedir un cambio sin hablar bien el valenciano me condenaria a repetir el mismo rol en
cualquier otro centro. Sabia que en un entorno escolar, un acento basta para marcar a
un nifo. A mi edad, no tenia forma de expresar esa légica, pero la intuia con la misma
claridad con la que intuia el peligro. Por eso decidi esperar. No pedi el cambio el
primer afio porque sabia que aun no dominaba el idioma, y sin el idioma, seria
imposible construir un comienzo limpio en otro colegio. Esa decision —tan adulta, tan
silenciosa, tan exacta— fue mi primera estrategia consciente en el mundo exterior.
Entendi que para ser aceptado necesitaba hablar como los demas, no por imitacion

Pagina 61



superficial, sino porque el lenguaje es la puerta mas inmediata a la pertenencia. Asi
que me mantuve en los Salesianos un segundo afio entero con un propaosito claro:
aprender el valenciano a fondo.

Lo aprendi escuchando. No solo escuchando el idioma, sino escuchando a cada
persona. Esa capacidad —que mantengo hoy, aunque ya no la necesite— nacio en
ese periodo. Ante cada interlocutor, dedicaba unos minutos a absorber su manera de
hablar: entonaciones, giros, ritmos, muletillas, volumen, registro emocional,
vocabulario habitual. Era algo deliberado, pero no calculado: lo hacia por cortesia, por
armonia, por esa necesidad de no invadir al otro con una presencia que pudiera
incomodarlo. Siempre he considerado el lenguaje como un puente, no como un arma.
Mientras otros nifios hablaban sin pensar, yo escuchaba para encontrar la frecuencia
del otro. Cuando incorporaba su forma de hablar —y podia hacerlo en cuestion de
minutos— la conversacion se volvia fluida, natural, sin fricciones. No lo hacia para
camuflarme, ni para ganarme la aprobacidon de nadie. Lo hacia porque mi estructura
interior siempre ha estado orientada hacia la comprension del otro, hacia esa sintonia
silenciosa que facilita la convivencia. Y asi, sin proponérmelo, adquiri una plasticidad
linglistica que me permitié adaptarme a cada lugar donde vivi: Burriana, Castellon, y
mas tarde Benicarl6. Adoptaba el acento del entorno no como disfraz, sino como
cortesia.

Con ese dominio linguistico consolidado, entrar en los Carmelitas fue completamente
distinto a entrar en los Salesianos dos afios antes. Nadie detect6 diferencia alguna en
mi manera de hablar. Nadie me consideré “de fuera”. Nadie me midié por mi acento. El
idioma, que habia sido motivo de burla en los Salesianos, en los Carmelitas dejo de
existir como problema. Fue la primera vez que mi llegada a un entorno no activé los
mecanismos de defensa que llevaba grabados. Y ese simple hecho —hablar como los
demas— facilité todo lo demas. No me integré por extroversién, porque no la tenia; me
integré porque el lenguaje habia dejado de ser un obstaculo.

Los companieros de clase no mostraron hostilidad. No necesitaban medir mi fragilidad
ni probar mis limites. Me recibieron con la naturalidad con la que un grupo escolar
recibe a un alumno nuevo cuando no existe un clima previo de violencia o jerarquia
rigida. Empecé a tener amigos sin haberlo buscado. Eran amistades sencillas,
directas, hechas de conversaciones cotidianas y de una convivencia escolar que no
tenia que negociarse. Nunca habia vivido algo asi. No sabia que la normalidad podia
ser tan estable. No sabia que la amistad podia nacer sin tensién. No sabia que un
colegio podia ser simplemente un colegio.

Los profesores también marcaron una diferencia esencial. Venia de un entorno donde
la autoridad adulta habia funcionado mas como un muro que como una guia. En los

Pagina 62



Salesianos, cualquier pregunta podia ser interpretada como desafio, y mis preguntas
—nacidas siempre de la necesidad de comprender— se convertian en problemas para
quienes no sabian responderlas. En los Carmelitas encontré maestros que no vivian
su autoridad desde el miedo. Podian no tener las respuestas, pero no se
descomponian ante una pregunta. No interpretaban mi curiosidad como insolencia. No
necesitaban aplastar la iniciativa del alumno para mantener el orden. Esa simple
diferencia cambid para siempre mi relacion con la ensefianza. Descubri que aprender
podia ser natural. Que pensar no era un acto subversivo. Que cuestionar no implicaba
romper nada.

En este clima, mi cuerpo por fin pudo relajarse. La tensién permanente del internado
anterior habia mantenido mi musculatura rigida y mi sistema nervioso en alerta. En los
Carmelitas, esa vigilancia interna disminuyd. Empecé a dormir mejor. Empecé a
respirar con mas profundidad. Empecé a concentrarme en clase sin que el miedo
drenara mi energia antes de llegar al aula. Mis notas mejoraron lentamente, de forma
estable. El aprendizaje dejé de ser supervivencia mental para convertirse en un acto
natural. No me transformé en un alumno extraordinario; simplemente me converti en
un nifo normal. Y esa normalidad, para mi, fue un logro inmenso.

La adolescencia comenzd para mi en ese contexto. No fue una explosién emocional, ni
un giro brusco, ni un descubrimiento repentino del mundo exterior. Fue una
consolidacién lenta de mi interior, una transicion silenciosa donde empeceé a sentir que
mi vida ya no estaba definida por la enfermedad ni por la violencia social. Los
Carmelitas se convirtieron en mi primer territorio seguro: un lugar donde podia existir
sin justificarme, sin defenderme, sin esconderme. Un lugar donde la vida escolar no
era una amenaza.

Sin embargo, aunque dentro del colegio vivia con naturalidad, esa naturalidad no se
trasladaba al exterior. EI miedo adquirido en los Salesianos seguia albergado en el
fondo de mi interior, sin manifestarse, sin exigencias, pero presente. Ese miedo me
hizo tomar una decision que definié mis afios posteriores: no salir de casa fuera del
horario escolar. Esa parte no pertenecia al ambito de los Carmelitas, sino al de
Burriana como espacio emocional. Dentro del colegio convivia con compafrieros y
profesores sin conflicto. Fuera del colegio, la ciudad seguia cargando la sombra de lo
vivido. Ese equilibrio entre luz interior y vigilancia exterior fue la base de mi
adolescencia temprana. Y aunque en esa época no lo sabia, el germen del observador
que me acompanfaria toda la vida estaba gestandose ahi, en ese doble movimiento de
integracion y retraimiento.

Pagina 63



El Aislamiento Voluntario: La Amenaza Fantasma De Burriana

Aunque en los Carmelitas logré integrarme con naturalidad y descubri una convivencia
gue nunca habia conocido, ese respiro interior no se trasladé al exterior. La vida dentro
del colegio era un territorio luminoso, equilibrado, casi terapéutico; pero la vida fuera
del colegio seguia siendo una extension silenciosa de la sombra que los Salesianos
habian dejado en mi. No se trataba de un miedo infantil ni de un trauma expresado en
sobresaltos visibles. Era una conclusion racional, aprendida, almacenada en un lugar
muy profundo de mi interior: el mundo, fuera del colegio, seguia siendo potencialmente
peligroso. Y no peligroso en términos fisicos, porque los golpes no me habian
destruido nunca; peligroso en términos emocionales, porque yo sabia que un insulto
en el momento equivocado podria derrumbar el pequeio equilibrio que habia logrado
reconstruir.

Durante dos afios consecutivos habia sido el blanco perfecto: delgado hasta el
extremo, incapaz de defenderme fisicamente, y demasiado sensible para pretender
que el mundo era un lugar amable. La violencia explicita habia cesado al cambiar de
colegio, pero su eco seguia vigente. Yo sabia perfectamente qué significaban ciertas
palabras cuando se pronuncian con intencién de destruir. Conocia la exactitud de
insultos que no describen nada, pero que definen demasiado. Marica e hijo de puta no
eran para mi palabras vulgares ni insultos comunes: eran la sintesis de un sistema
completo de humillacion social. Eran etiquetas que, si alguien me arrojaba de nuevo en
publico, me devolverian al lugar donde habia estado atrapado durante dos afios
enteros. Esa posibilidad —solo la posibilidad— era suficiente para condicionarlo todo.

Por eso, aunque dentro de los Carmelitas me movia con tranquilidad y tenia amigos
como cualquier otro nifio, mi vida fuera del colegio quedo reducida al minimo. Era un
aislamiento voluntario, si, pero no era una eleccion caprichosa. No salia a la calle a
jugar. No iba a las plazas. No recorria Burriana en bicicleta. No hacia vida social fuera
del horario escolar. Si mis amigos hacian planes para verse por la tarde o los fines de
semana, yo encontraba excusas sencillas para no acompanarlos. No lo vivia como
renuncia; lo vivia como proteccion. Mi casa era mi refugio y, a veces, mi unica
geografia segura. Los fines de semana eran domésticos, familiares, previsibles. Los
veranos también. Salia con mis padres, y solo con ellos. Nunca solo. Nunca con otros
nifos. Nunca por mi cuenta.

Ese aislamiento no era una fobia. No habia miedo irracional. No habia ansiedad
visible. No habia sobresaltos ni evitaciones impulsivas. Habia una légica: evitar lugares
donde pudiera encontrarme con mis antiguos comparieros de los Salesianos. Burriana
no era un espacio grande; las probabilidades eran reales. Las calles eran pocas, las
rutas de los nifos casi siempre las mismas, los recreos de los colegios estaban
conectados por proximidad, los grupos se mezclaban en horas y zonas concretas. Era

Pagina 64



perfectamente posible que, en cualquier momento, alguien de ese colegio me
reconociera. Y en esa época, cualquier reconocimiento podia ir acompanado de la
reactivacion inmediata de los insultos que mas dafo podian hacerme. Yo no temia
volver a ser golpeado. Eso lo conocia. Lo que temia era que mi integridad emocional,
reconstruida con tanto silencio, pudiera venirse abajo en un segundo. Tenia once,
doce, trece anos. No era un adulto con recursos. Era un nifio que habia aprendido
demasiado pronto que la humillacién publica deja una marca mas profunda que un
pufietazo.

Ese temor no me encerré en mi mismo. Me llevé a observar. A afinar. A distinguir con
exactitud los entornos en los que podia estar y los entornos en los que era mejor no
entrar. Empecé a adquirir una percepcion social que no tenia nada que ver con la de
mis companeros. Ellos salian, se movian, exploraban, se mezclaban. Yo analizaba.
Media. Leia. Escogia. La hiperconciencia que nacio en los Salesianos se consolido en
esos afnos. No necesitaba vivir una experiencia para anticipar su desenlace. Miraba a
la gente y entendia como funcionaban. Veia cdmo un grupo podia volverse agresivo si
se daban las condiciones adecuadas. Veia cdmo la inseguridad colectiva buscaba
chivos expiatorios. Veia cdmo la risa podia convertirse de pronto en arma. Todo eso lo
percibia de manera inmediata, sin pensarlo. Era lectura pura, percepcion directa. No
venia de un libro ni de un razonamiento elaborado. Venia del silencio en el que habia
aprendido a sobrevivir.

Por eso, fuera del colegio, vivia una adolescencia contenida, casi inmaévil. No por
incapacidad social, sino por prudencia emocional. Nunca pensé que estuviera
perdiendo nada. No deseaba lo que otros deseaban. La vida social no era para mi una
necesidad bioldgica, sino un espacio lleno de posibles detonantes. Y mientras ese
riesgo existiera, aunque fuera solo en mi imaginacion, preferia no exponerme. Nadie
sabia lo que ocurria por dentro. Para mis amigos yo era simplemente un compafiero
que no salia mucho. Para mis padres, un hijo tranquilo. Para los profesores, un alumno
normal. El aislamiento no era visible. No dejaba rastro. No era sintoma para nadie. Era
una decision interior, privada, silenciosa, que yo tomaba dia tras dia sin dramatismo.

Ese periodo, lejos de destruirme, fortalecié algo que ya estaba en mi: la capacidad de
vivir hacia dentro sin perder la relacién con el mundo. Seguia asistiendo al colegio,
seqguia relacionandome con mis companeros, pero mi vida social fuera de ese entorno
era minima por eleccion propia. Y esa elecciéon molded mi vision del ser humano.
Aprendi que las personas no siempre tienen intencidén en sus actos; muchas veces
funcionan como reflejos de sus propios miedos. Aprendi que los insultos nacen mas de
la inseguridad que de la maldad. Aprendi que la violencia infantil es menos una
decision que una manifestacion de la inmadurez colectiva. Y aprendi también que la

Pagina 65



verdadera fuerza no consiste en enfrentarse al mundo, sino en no permitir que el
mundo determine lo que uno es.

Durante todos esos afios —desde los once hasta los dieciseis— mantuve esa forma
de existir: integrado en el colegio, invisible en la calle. No vivi esa dualidad como un
conflicto. Era simplemente la estructura que mi vida necesitaba para sostenerse. Sabia
que, dentro de los Carmelitas, estaba protegido. Sabia que, fuera de ellos, el territorio
emocional seguia siendo incierto. Y vivir entre ambos espacios me permitio adquirir
algo que la mayoria de los adolescentes no desarrolla hasta mucho después: la
capacidad de observar sin interferir, de leer sin ser leido, de entender sin necesidad de
experimentar el caos exterior. Fui un adolescente silencioso, si, pero jamas
desconectado del mundo. Simplemente elegi estar al margen del ruido que no podia
controlar.

Ese aislamiento voluntario fue, paradojicamente, mi verdadera escuela social. No
porque me ensefara a huir, sino porque me enseid a ver. Y ver —en el sentido
profundo de la palabra— fue lo que me preparé para los afios siguientes: los afios en
los que, por primera vez, decidiria salir al mundo por mi propia voluntad, en una ciudad
distinta, limpia de memoria, donde la sombra de los Salesianos ya no existia y donde
mi adolescencia interior se transformaria en vida adulta.

La Herida Silenciosa Y El Nacimiento Del Observador

El suceso que marcé el final de mis afios en los Salesianos no necesita ser contado
para que su consecuencia sea comprendida. No merece escena, ni detalle, ni
reconstruccion. No pertenece al lenguaje de lo narrable. Lo unico que pertenece a mi
biografia no es el hecho, sino el efecto que dejé en mi. A los once afnos, sin previo
aviso y sin posibilidad de defenderme, mi vida interior se quebré en una linea invisible,
una linea que no produjo trauma exterior, pero si una lucidez que no correspondia a mi
edad. Ese quiebre no fue una herida abierta, sino una transformacion silenciosa. No
me destruyé —nunca lo hizo—, pero me obligé a crecer desde un lugar que ningun
nifio deberia conocer. No genero odio, ni necesidad de venganza, ni rencor; generé
claridad. Y es esa claridad, no el hecho, lo que pertenece a este capitulo.

Al llegar a los Carmelitas yo ya habia dejado atras lo peor. Estaba en un entorno
seguro, con profesores distintos, compafieros distintos y una dinamica completamente
diferente. Sin embargo, lo que habia ocurrido en el colegio anterior habia dejado en mi
algo mas profundo que el miedo: una vision. Una manera de leer el mundo que no
venia del aprendizaje ni de la experiencia, sino de la interpretacion silenciosa de una
injusticia que no podia nombrar. Los adultos suelen confundir la madurez con el
vocabulario; creen que un nino es maduro solo cuando puede explicar lo que siente.

Pagina 66



Yo no podia explicarlo, pero habia madurado igual. La madurez, en mi caso, no fue
comprender lo que habia vivido, sino comprender lo que podia vivir. Mi conciencia no
se enfocd en el pasado, sino en el futuro: entendi lo que las personas pueden hacer
cuando funcionan en grupo, lo que el miedo colectivo puede producir, lo que la
inseguridad puede generar, lo que la crueldad puede desatar sin que nadie la ordene.

Fue entonces cuando naci6 lo que mas tarde llamaria el Observador: esa parte de mi
que mira antes de entrar, que lee antes de escuchar, que comprende antes de
reaccionar. “La semilla de esa mirada ya habia nacido en la oscuridad de mi infancia;
lo que ocurrié en los Salesianos no fue un segundo nacimiento, sino su primer campo
de pruebas en el mundo de los otros.” No naci6é de un deseo de analizar, sino de una
necesidad de existir sin volver a quedar vulnerable. No era vigilancia, porque la
vigilancia implica tension. No era desconfianza, porque la desconfianza implica juicio.
Era algo mas fino: una lectura inmediata del comportamiento humano. Sin quererlo,
empeceé a detectar matices que otros niflos no veian. Veia si alguien tenia un impulso
antes de que lo expresara. Veia la intencion escondida detras de cada gesto. Veia la
fragilidad detras de la arrogancia. Veia la inseguridad disfrazada de agresividad. Esa
capacidad no era fruto de un esfuerzo intelectual; era una percepciéon natural, como si
mi interior se hubiera afinado para notar lo que para otros pasaba desapercibido.

Mientras mis companieros vivian la adolescencia hacia afuera —explorando,
experimentando, probando limites— yo la vivia hacia dentro. Eso no me aislaba: me
definia. No necesitaba vivir cada situacion para entenderla. Bastaba observar. No
necesitaba estar en todas partes: estar en un lugar me bastaba para comprender los
demas. Habia aprendido a leer el mundo sin exponerme al mundo. Y esa forma de
existir, aunque inusual, me protegio. Me permitié aprender sin sufrir. La calle seguia
siendo un territorio cargado para mi, pero el interior de las personas dejé de ser
incomprensible.

En esos afos, descubri también que la herida mas profunda no habia sido producida
por el suceso en si, sino por la humillacidn que lo rodeaba. Las palabras que podian
destruirme no eran las del acto, sino las que lo acompanaban. En el colegio anterior,
los insultos habian sido un método constante para mantenerme abajo. Marica, hijo de
puta —palabras que para un adulto pueden parecer simples groserias— para un nifio
de esa edad eran golpes dirigidos al alma, no al cuerpo. Yo no temia que se repitiera el
hecho, temia que se repitieran las palabras. Temia volver a ser sefialado de esa forma,
temia que cualquier encuentro fortuito en la calle pudiera reactivar esa maquina social
de destruccién. Esa posibilidad me acomparié durante afios. No me paralizaba, pero
me contenia. Me mantuvo fuera del mundo exterior, incluso mientras dentro del colegio
mi vida se normalizaba.

Pagina 67



Fue en ese contraste —luz durante el horario escolar, sombra emocional en la calle—
donde el Observador se consolidd. Mientras los demas aprendian a través de la
experiencia directa, yo aprendia a través de la lectura silenciosa. Veia cdmo se movian
los grupos, como se construia una jerarquia, cOmo una persona insegura buscaba
afirmarse, cdmo alguien fuerte no necesitaba demostrarlo. Y todo eso lo entendia sin
haber participado nunca en esos juegos sociales. Mi sensibilidad, afinada desde la
infancia, se convirtié en una herramienta para navegar la adolescencia sin caer en los
peligros que yo sabia que existian. Estaba en el mundo, pero no dentro del ruido del
mundo.

Esa capacidad para observar sin interferir me dio algo mas que protecciéon: me dio
conocimiento. No conocimiento académico —aunque ese también avanzaba— sino
conocimiento humano. Descubri que casi nadie se pregunta por qué hace lo que hace.
Descubri que la mayoria de personas reacciona, no piensa. Descubri que el sistema
educativo alimenta esa reaccion porque no ensefia a comprender, sino a repetir.
Descubri que memorizar no es aprender, que seguir instrucciones no es entender, que
aprobar no es saber. Mientras mis comparieros estudiaban apuntes, yo estudiaba a las
personas. Y ese estudio —silencioso, constante, involuntario— me preparo para todo
lo que vendria después.

Entre los once y los dieciséis afos vivi en esa dualidad: un adolescente integrado en
clase, invisible fuera de ella. No era un conflicto; era una estructura. No lo sufria; lo
asumia. Sabia que mi interior me sostenia y que mi prudencia me protegia. Y mientras
mi vida social exterior era minima, mi vida interior crecia con una precision que no
suele aparecer a esa edad. No necesitaba reafirmarme en grupos, ni buscar
pertenencia forzada, ni imitar comportamientos que no sentia. Mi adolescencia no fue
ruido. Fue observacion. No fue expansién hacia afuera. Fue un asentamiento hacia
dentro.

Esa forma de existir me permitié llegar a los dieciséis con una claridad que pocos
jovenes tienen. Sabia quién era. Sabia lo que no queria. Sabia como funcionaba el
mundo exterior, aunque no participara de él. Sabia como leer a las personas, aunque
no viviera entre ellas fuera del colegio. Y con esa claridad —sin crisis, sin ruptura, sin
drama— llegé el siguiente paso: empezar mis estudios en Castellén. Ese movimiento
no fue una huida de Burriana ni una busqueda consciente de independencia. Fue un
paso natural. Tenia que estudiar FP, y Castellon era el lugar donde hacerlo. Pero ese
cambio —la entrada en una ciudad nueva, sin memoria social, sin pasado, sin
cargas— reactivé algo en mi que llevaba afos contenido: la posibilidad real de existir
sin sombra.

Pagina 68



Lo que habia aprendido observando empezaria a aplicarse alli, en ese contexto
neutral, limpio, a doce kilbmetros de donde mi infancia habia sido herida. Y aunque
todavia no lo sabia, ese desplazamiento marcaria la transicidn final hacia mi vida
adulta. La herida silenciosa de los once afios no defini6 mi adolescencia; definid mi
lucidez. Y esa lucidez seria la base de la salida que vendria después.

A Los Dieciocho: Castellon Como Territorio Propio Y El Cierre Real De La
Adolescencia

Llegar a los dieciséis afos e iniciar mis estudios de Formacioén Profesional en
Castellon no representd, en ese momento, una apertura social, sino una apertura
geografica. Castellon era la capital de la provincia, una ciudad mayor que Burriana,
con mas movimiento, mas anonimato y, sobre todo, mas distancia emocional respecto
a lo que habia vivido entre los nueve y los once afios. Pero durante los primeros dos
afnos, de los dieciséis a los dieciocho, aquel traslado no supuso un cambio en mi vida
social. Iba a estudiar, volvia a casa, seguia viviendo en el refugio discreto de mi
adolescencia interior. Era todavia una etapa contenida, sin exposicion innecesaria, sin
explorar el exterior, sin buscar una vida mas alla de mis estudios. Lo que si ocurrié en
esos anos fue algo mas profundo: mi mente empezé a asociar Castelléon con una idea
que no habia tenido nunca en Burriana —la idea de la posibilidad.

En Burriana todo estaba marcado: los colegios, las calles, los acentos, los lugares de
paso, incluso los silencios. Era un territorio lleno de ecos. Y aunque la luz de los
Carmelitas habia sido real y transformadora, todo lo que estaba fuera de sus paredes
seguia cargando una memoria que yo no podia borrar. Castellén, en cambio, no
estaba asociado a ninguna amenaza. No conocia a nadie alli. Nadie me conocia a mi.
No habia rincones peligrosos, ni calles asociadas a insultos, ni rutas donde hubiera
que caminar mirando de reojo. Castellon era neutral. Y la neutralidad, para un alma
que habia vivido afios en defensa silenciosa, era una forma profunda de libertad.
Durante los primeros dos afos de mis estudios, esa neutralidad fue suficiente. Entraba
a clase, estudiaba con disciplina, conversaba lo necesario y regresaba a casa sin mas
ambicidén que cumplir con mis obligaciones. No sentia la urgencia de abrirme al mundo
social. Mi adolescencia no era una carrera hacia afuera; era una forma de consolidar lo
que habia aprendido hacia dentro.

Sin embargo, algo empezé a cambiar cuando cumpli los dieciocho. No fue una
epifania ni un despertar repentino. Fue un movimiento interno, casi imperceptible, que
se habia ido gestando en silencio durante afios. De pronto, sin pensarlo demasiado,
comprendi que Burriana no podia ser el lugar donde construiria mi vida. No porque la
ciudad tuviera la culpa, ni porque sus habitantes fueran responsables de mis

Pagina 69



recuerdos, sino porque el pasado seguia adherido a cada calle como una sombra que
no merecia seguir sosteniendo. En Burriana siempre estaria el riesgo imaginado —y
en cierto modo real— de reencontrarme con alguien de los Salesianos. En Castelldn,
ese riesgo no existia. Alli podia caminar sin mirar atras. Y a los dieciocho afos, por
primera vez en mi vida, deseé caminar hacia adelante.

Empecé a quedarme mas tiempo en Castellon después de las clases. Al principio solo
paseaba. Observaba la ciudad con esa manera mia de mirar: sin ruido, sin urgencia,
sin expectativas, pero con una atencién completa. Cada calle nueva era un espacio sin
memoria. Cada conversacién potencial, una relacion sin pasado. Castellén no era mi
ciudad, pero tampoco tenia que serlo; bastaba con que no estuviera marcada. Ese
primer contacto con la libertad exterior no fue ruidoso. No hubo fiestas, ni pandillas, ni
excesos. Fue una transicion sobria: un joven que por fin podia existir fuera de su casa
sin cargar el peso emocional de una amenaza que ya no tenia sentido.

Con el tiempo, empecé a tejer pequenas conexiones. No las buscaba; surgian.
Castellébn me ofrecia un tipo de espacio social donde nadie me conocia, y eso permitia
que cada interaccidn fuese limpia. No necesitaba protegerme. No necesitaba medir mi
historia. No necesitaba ocultar nada. Podia hablar sin pensar en acentos, porque mi
oido —entrenado desde nifio en la mimetizacion— absorbié de inmediato los giros
propios del valenciano de Castellon. Ajusté mi habla sin esfuerzo, como siempre habia
hecho: escuchando unos minutos, captando el ritmo ajeno y acompafnandolo con
naturalidad. Esa capacidad, que nacié como defensa, aqui se volvio cortesia.
Castellon me permitié ser yo mismo sin proteccién constante, y la ciudad respondié
con la neutralidad que yo necesitaba.

Fue en ese clima, unos meses después de haber cumplido los dieciocho, cuando
conoci a la que seria la madre de mi hija. A diferencia de lo que muchos imaginan
cuando hablan del primer amor adulto, no fue un encuentro explosivo ni lleno de
dramatismo. Fue un encuentro sobrio, claro, natural. Castellén, al no estar cargado de
mi pasado, hizo posible que esa relacion naciera sin contaminacion emocional, sin
recelo, sin miedo a la humillacion. No tuve que protegerme de nada. No tuve que
calcular ningun gesto. No tuve que adaptarme mas de lo necesario. Fue la primera
relacion en la que pude existir con una limpieza que Burriana jamas me habria
permitido.

A diferencia de las relaciones adolescentes comunes, donde se juega con los limites
de la identidad, yo ya tenia mi identidad formada. No necesitaba rebuscarla en esa
relacion. Venia de una adolescencia interior llena de observacién, de estructura, de
lucidez. Y aunque todavia arrastraba una sensibilidad profunda, ya no era un nifio
temeroso: era un joven que sabia leer a las personas con una claridad inusual. La vida

Pagina 70



social en Castellon era, para mi, una prolongacién natural de la estructura que habia
construido durante anos. No necesitaba fiesta; necesitaba estabilidad. No buscaba
cantidad; buscaba verdad. Y ese entorno permitié que mi primera relacion adulta
surgiera desde un lugar donde ya no estaba en defensa.

A los dieciocho afios, mi adolescencia se cerrd sin drama. No hubo un rito de paso, ni
un evento decisivo, ni un momento que marcara un antes y un después de forma
explicita. El cierre fue interno: un dia me di cuenta de que mi vida ya no estaba
definida por el nifilo que habia sufrido en los Salesianos, ni por el adolescente que se
habia protegido de la calle durante cinco afos, sino por el joven que habia encontrado
en Castellon un territorio donde existir sin miedo. Mi salida de Burriana no fue una
huida; fue una liberacion. Y mi entrada en Castellén no fue un escape; fue un
comienzo.

Castellon se convirtio en mi primer hogar emocional. No el hogar donde dormia, sino el
hogar donde podia caminar sin ser sefialado. El lugar donde pude ser visto sin ser
juzgado. El espacio donde lo aprendido en silencio durante afios se transformé en vida
real. Y alli, en ese entorno neutral convertido en territorio propio, empezo la verdadera
transicion hacia la adultez: estudiaba, tenia vida social, y comenzaba mi primera
relacion significativa.

Ese fue el cierre de mi adolescencia. No una explosion hacia afuera, sino una
consolidacién hacia dentro. Y aunque faltaba mucho para que entendiera la
profundidad de ese proceso, el joven que caminaba por Castellon ya no era el nifio
fragil de nueve afnos ni el adolescente que temia la calle de Burriana. Era alguien
distinto: alguien que habia aprendido a ver demasiado pronto, pero que ahora, por fin,
empezaba a caminar hacia adelante.

CAPITULO VIl — MI FORMA DE AMAR

El Encuentro Y La Advertencia Inicial (19 Y 16 Afios)

La conoci cuando tenia diecinueve afios, en un momento de mi vida en el que todo
parecia asentarse por primera vez después de una adolescencia silenciosa y
contenida. Habia pasado afos viviendo hacia dentro, observando mas de lo que
hablaba, calibrando cada paso en un mundo que nunca senti completamente mio.
Castelldon, donde estudiaba desde los dieciséis, se habia convertido en un territorio
neutro, una ciudad que me permitia caminar sin la amenaza emocional que habia
marcado mi infancia y gran parte de mi juventud. Alli no existia el eco de Burriana; no
existia el miedo a un insulto inesperado ni la carga de mis silencios. Era una ciudad

Pagina 71



donde nadie sabia quién era yo y donde podia existir sin tener que protegerme. En ese
estado, sobrio y tranquilo, aparecio ella.

No hubo un flechazo ni un sentimiento inmediato. No soy un hombre de sobresaltos
emocionales, ni entonces ni ahora. Lo que hubo fue la percepciéon de una presencia
que no buscaba entrar en la mia. Ella tenia dieciséis afios. Era menor, pero no en el
sentido de ingenuidad: habia en su manera de mirarme una firmeza seca, una forma
de estar que llamaba la atencidn por su ausencia de ternura. No era una presencia
calida. Tampoco era distante. Era algo distinto: un énfasis silencioso en si misma. Yo,
que venia de analizar cada gesto humano durante afnos, senti en ella una estructura
gue no conseguia descifrar, pero que tampoco interpreté como una alerta. A esa edad,
uno confia mas en la suavidad de su propia intencion que en la dureza ajena, aunque
ésta esté frente a ti.

Pasaron seis meses desde que nos conocimos hasta que hice la pregunta que, en
cualquier relacion normal, abre un camino. No hubo razones complejas para hacerlo.
Yo no juego con la ambiguedad; nunca he sabido manejar los espejos emocionales. Le
pregunté si queria ser mi novia. Una frase directa, simple, formulada sin dramatismo,
sin buscar efectos, sin necesidad de adornos. Era la pregunta natural de un joven que
habia empezado a habitar la vida adulta con una sobriedad sdlida. Esperaba una
respuesta coherente con la normalidad de la pregunta. No la obtuve.

Ella me mird con absoluta frialdad, sin emocion, sin sorpresa, sin la minima vacilacion
que acompana a la juventud cuando tiene que pronunciar algo importante. Y dijo:
“¢Estas seguro de lo que quieres hacer?... piensa que yo soy el mismisimo
diablo.”

Fue una frase pronunciada sin titubeo. No era teatral. No era irdnica. No era
seductora. Era literal. Era una advertencia. No lo entendi asi en ese momento. A los
diecinueve afos uno todavia cree que las frases duras esconden inseguridades y que
las declaraciones extremas son exageraciones de la edad. Crei que era un modo
extrafio de expresar miedo o cautela. Pensé que se trataba de una forma de
protegerse antes de aceptar algo que no sabia cémo gestionar. Lo que no supe ver es
que ella no estaba hablando de miedo. Estaba diciendo exactamente lo que era.

No dijo si.

No dijo no.

Solo dijo eso.

Y yo interpreté su respuesta como si fuera un “si” envuelto en rareza. Fue un error de
lectura que solo pude comprender con los afios. Ella no dijo que fuera dificil. No dijo
que fuera complicada. No dijo que tuviera heridas. No dijo que tuviera miedo a
enamorarse. Dijo que era el mismisimo diablo. Fue la unica verdad desnuda que

Pagina 72



pronuncio sobre si misma en toda nuestra historia. Yo la ignoré. O mejor dicho: no
supe cémo interpretarla. Porque yo no venia del mundo de las metaforas. Venia del
mundo de las advertencias verdaderas, pero no supe reconocer una cuando la tenia
delante.

A partir de esa frase empez6 lo que luego llamariamos relacién. Una relacion que
nunca fue equilibrada, porque su estructura ya estaba definida desde el primer minuto:
ella nunca me amdé. Esa es la verdad. No lo digo desde el despecho ni desde la
distancia emocional que da el tiempo. Lo digo porque ella misma lo confirmé afos
después. Su frase inaugural era, en realidad, la explicacion completa de lo que
vendria. Pero yo no vivia entonces leyendo signos de maldad. Vivia leyendo signos
humanos. Asumi que aquella frase era una exageracion adolescente y avanceé.

Yo tenia una manera muy particular de amar ya desde entonces, aunque no lo sabia.
Mi amor no necesitaba ser devuelto para existir. Yo no me enamoro a medias. No
dosifico el afecto. No lo administro. No lo negocio. Mi amor nace desde el interior, no
desde la reaccion del otro. Es una estructura silenciosa que se sostiene sola. No busca
simetria. Y por eso, cuando iniciamos aquella relacion, yo no busqué una
correspondencia inmediata. Bastaba con que ella estuviera alli, aceptando de facto lo
que yo habia propuesto. No necesitaba mas pruebas que eso.

Ella, en cambio, actuaba desde otra naturaleza. No era inseguridad. No era timidez.
No era duda. Era frialdad. Una frialdad que no lastimaba al principio porque no tenia
forma todavia. Era solo una distancia sin explicacion. Una ausencia emocional que no
se presentaba como rechazo. Y yo, que venia de una estructura interior sdlida, no le
pedi mas. No pedi reciprocidad. No pedi calor. No pedi gestos. No pedi ternura. Yo
amaba desde mi lado, sin exigir al otro que se moviera en la misma direccion. Eso hizo
posible que la relacidon existiera, aunque ella no pusiera nada.

Ese inicio —ella avisando, yo ignorando el aviso— definié todo lo que vendria. No fue
un error. Fue simplemente asi. Ella fue sincera desde el primer dia. Yo fui fiel a mi
manera de amar desde el primer dia. La asimetria no crecio: nacié completa. Yo entré
con amor. Ella entré con una advertencia. Yo avancé desde la entrega. Ella desde la
frialdad. Y ninguno de los dos cambio esa estructura en los afios siguientes.

Ese primer fragmento de nuestra historia podria explicarse como un desencuentro
emocional, pero no seria exacto. Fue algo mas simple: ella dijo lo que era. Yo no lo
supe ver. Y en esa diferencia entre su frase y mi interpretacion se contenia ya todo el
destino de ese vinculo.

Pagina 73



Diez Aihos De Noviazgo Unilateral

La relacion que siguié a aquella advertencia inicial no se construyo sobre la
reciprocidad, ni sobre la busqueda comun de un futuro, ni sobre la ilusion compartida
propia de la juventud. Se construy6 sobre la asimetria. No sobre un malentendido, sino
sobre una diferencia esencial que no cambio6 en diez afos. Yo entré en ese vinculo
desde el afecto, desde la entrega interior que ha definido siempre mi manera de amar.
Ella entr6 desde la frialdad que habia anunciado desde el primer dia. No hubo un
momento en el que ambas lineas se encontraran. No fueron caminos paralelos: fueron
dos lineas con direcciones distintas que sencillamente convivieron porque yo sostuve
la relacion desde mi lado. Si aquella frase —“piensa que yo soy el mismisimo diablo™—
hubiera sido interpretada como debia, quizas todo habria sido distinto. Pero no lo fue.
Yo no tenia una lectura psicologica de la vida. No interpretaba sombras. Tomaba las
cosas tal como venian, sin convertirlas en sefiales. Y asi empezo un noviazgo de diez
anos en el que yo ame, y ella no.

Es importante no exagerar ni dramatizar eso. No hubo un romanticismo desbordado
por mi parte ni un rechazo explicito por la suya. No fue un teatro emocional. Fue una
relacion donde cada uno actud segun su naturaleza. Yo amaba desde dentro, sin
esperar nada, sin reclamar, sin exigencias. Ella se mantenia en la superficie de la
relacion, sin mostrar ni necesitar afecto. Nunca hubo dependencia emocional. No
necesitaba mi presencia. Tampoco la rechazaba. Simplemente, estaba. No era un
estar calido; tampoco un estar hostil. Era un estar vacio. Un estar sin contenido. Y esa
ausencia no me causo alarma en sus inicios, porque yo no buscaba sefiales de afecto.
Mi amor no era un intercambio emocional. Era una forma de estar. Yo queria, y eso me
bastaba.

Las discusiones, en cambio, si aparecieron pronto. No eran discusiones por asuntos
importantes ni debates profundos sobre la vida. Eran, mas bien, choques provocados
por ella, generados desde la frialdad o desde una necesidad que no sabria como
definir. Eran reacciones abruptas por detalles sin peso. La discusion no nacia de la
emocion sino del gesto. Ella provocaba; yo contenia. Ella tensaba; yo sostenia. Lo hice
durante afos. No desde la sumisidn. Tampoco desde la dependencia. Lo hice porque
mi manera de actuar en un vinculo nunca ha sido la confrontacion. Para mi, el conflicto
no aporta verdad. Y durante esa década, mantuve esa postura sin modificarla, porque
pensé que la estabilidad emocional nace de la serenidad, no de la disputa.

Ella, por su parte, no cambid. No se volvié mas calida. No modificé su forma de estar.
Nunca busco intimidad en el sentido profundo del término. No construyé un lenguaje
emocional entre los dos. No hizo gestos que pudieran confundirse con carifio. Si
alguien hubiera observado nuestra relacion desde fuera, habria visto una estructura
sostenida casi exclusivamente por mi entrega, aunque no de forma dramatica. No era

Pagina 74



una relacién tormentosa, ni cargada de escenas graves. Era una relacion fria. Muy fria.
Con disputas frecuentes, si, pero sin la pasidén que suelen tener los vinculos jovenes.
Era una convivencia emocional sin temperatura. Ella se mantuvo siempre igual:
distante, cerrada, inmune.

Yo, sin embargo, estaba enamorado. No en el sentido adolescente del término, sino en
el sentido adulto y silencioso de quien ama desde el interior. El amor, para mi, nunca
ha sido busqueda de retorno. Siempre ha sido una forma de afirmacion interior. Nunca
necesité que me devolvieran nada. Nunca esperé una equivalencia. Para mi, amar no
es pedir. Y esa estructura me permitié sostener diez afos de relacidon unilateral sin
sentirme traicionado. No era una ingenuidad. No era un autoengano. Era simplemente
mi manera de sentir. Ella no daba nada, pero tampoco fingia. Era fria de una forma
qgue no buscaba herir. Era fria porque lo era, y porque asi lo habia dicho desde el
primer dia.

Hubo momentos de tension, por supuesto. No se puede sostener una relacion de una
década sin que la frialdad genere desgaste. Pero nunca senti que esa frialdad me
destruyera. Me heria, si, pero no me rompia. La herida era silenciosa y asumible. Yo
aceptaba esa ausencia de afecto porque mi amor no era un contrato. Lo que si existio,
continuamente, fueron peleas que ella iniciaba sin motivo aparente. Y yo no respondia
con violencia emocional. Guardaba silencio y sostenia la situacion. Su modo de
relacionarse era asi: provocar, tensar, encender; mi modo era absorber, equilibrar,
calmar. Dos naturalezas distintas que convivian de forma extrafna, pero estable.

Si algo caracteriza esos diez afos es la repeticion de un patron inalterable: yo daba,
ella no. No porque fuera incapaz de dar, sino porque, sencillamente, no queria. No
tenia necesidad de hacerlo. Nunca actué desde el afecto. Nunca buscé cercania
emocional. No construy6 una pareja; acepto estar. Y muchas veces ni siquiera eso:
aceptd no irse. Esa fue su forma de permanencia. Y durante diez anos, fue suficiente
para que yo mantuviera la relacidon, porque yo no buscaba pruebas de amor. Yo
amaba, y punto.

Esa asimetria, vivida dia tras dia durante una década, no me llevé a cuestionar mi
manera de sentir. Yo sabia quién era. Sabia amar. Sabia sostener. Sabia permanecer
sin exigir. Y aunque la relacion no fuera célida, yo la vivi desde esa estructura interior
que no necesita retorno. La advertencia inicial —“soy el mismisimo diablo”— actu6
como un eco que solo entendi con el tiempo. No vi que esa frase era la descripcidn
directa de su forma de existir en el vinculo. No vi que lo que yo interpreté como una
figura retorica era en realidad una confesion. Y durante diez afios, la relacion se
mantuvo gracias a mi capacidad de resistir silenciosamente una frialdad que, ahora lo
sé, era absoluta desde el principio.

Pagina 75



Asi transcurrié esa década: yo sosteniendo desde mi manera de amar, ella
manteniendo una presencia sin afecto. No hubo evolucién. No hubo transformacion.
No hubo crecimiento conjunto. Una linea permanecia; la otra no nacia. Esa es la
estructura real de esos afnos. Y esa es, también, la razon por la que el siguiente paso
—el embarazo, el matrimonio, la vida adulta— no cambiaria nada esencial. La
relacion, en su fondo, ya estaba definida desde aquel primer dia.

El Nacimiento De Mi Hija.

Cuando ella se qued6 embarazada, yo tenia veintinueve afios. No hubo entusiasmo
compartido ni una conversacion profunda sobre el significado de traer una vida al
mundo. Ella simplemente formul6 una pregunta seca: qué deseaba hacer. Y yo
respondi lo que, para mi, era la opcion natural, la consecuencia l6gica del momento:
casarnos. No lo dije desde una ilusion romantica ni desde un impulso juvenil, sino
desde la sobriedad que siempre ha acompainado mis decisiones importantes. Nos
casamos en febrero. En julio nacié nuestra hija. Nada en ese proceso alteré su forma
de estar. La frialdad que habia marcado los diez afios de relacion anterior se mantuvo
intacta. Yo asumia el nacimiento como una responsabilidad. Ella lo vivia como un
tramite mas de la vida adulta.

El parto, lejos de ser un instante luminoso, tuvo una sombra que no se parece al
comportamiento de una madre que esta a punto de conocer a su hija. Ella era
enfermera. Conocia bien los procedimientos. Sabia qué medicacion se administraba y
con qué fin. Y, aun asi, decidié intervenir por su cuenta, acelerando el goteo del suero
gue controla las contracciones, aun a sabiendas de que una intervencion asi podia
poner en riesgo la vida de la criatura que llevaba dentro. No lo hizo por desesperacion
ni por dolor. Lo hizo con la misma frialdad con la que hablaba de cualquier asunto. Ese
gesto, que habria escandalizado a cualquiera que estuviera presente, para mi fue un
desconcierto silencioso que no supe interpretar del todo en ese momento. Hoy
comprendo que no era un gesto aislado, sino la prolongacion natural de su estructura
afectiva: la ausencia total de vinculo, incluso con su hija.

Después del nacimiento, lo que debia haber inaugurado una etapa nueva no altero
nada esencial. Ella empezé a quejarse de dolores de espalda. No eran dolores
intermitentes ni aislados. Eran constantes, diarios. Pero no habia en esas quejas ni
vulnerabilidad ni busqueda de consuelo. No habia un espacio humano donde compartir
esa incomodidad. Eran quejas que se imponian al clima de la casa sin buscar ninguna
respuesta emocional. Ella tenia formacién médica y sabia gestionar el sistema
sanitario con soltura. Asi que empezamos a visitar médicos. Uno tras otro. Pruebas,
analisis, especialistas. Un recorrido que se extendié durante afios. Siempre el mismo
resultado: nada. Ningun médico encontraba una causa. Ningun médico encontraba
solucion.

Pagina 76



La dinamica doméstica giraba en torno a ese dolor como si fuera un eje abstracto, sin
afecto, sin agradecimiento, sin la minima muestra de consideracién hacia la vida
familiar. Yo acompafiaba, porque acompafiar era mi manera de sostener las cosas. No
necesitaba entender la raiz de un dolor para asumir la responsabilidad de estar a su
lado. Era parte de mi manera de amar: estar, incluso cuando el otro no estaba
emocionalmente presente. Y ella no estaba. No lo habia estado durante los diez afios
de noviazgo, y tampoco lo estaba ahora. La frialdad que marcaba cada una de sus
acciones se habia extendido sobre la casa entera, sobre la convivencia, sobre la
relacion con nuestra hija.

Nuestra hija creci6 sin el calor materno. Esa verdad no se disfraza. Ella no mostraba
afecto hacia la nifia. No la miraba con ternura. No mostraba interés genuino. La trataba
como un objeto mas dentro de la rutina. No habia en sus gestos ni una seinal de
carifio. Lo que en otras familias suele aparecer de manera espontanea —caricias,
palabras suaves, una sonrisa dirigida al bebé— no aparecia en la nuestra. Yo
intentaba compensar esa ausencia como podia, pero no se compensa la falta de una
madre. La nifia se acostumbré a esa forma de presencia seca. Yo la sostenia, como
habia sostenido siempre los silencios y frialdades de su madre. Pero la convivencia
empezo6 a adquirir un tono que no era de tension explicita, pero si de distancia
absoluta.

Los afios siguieron con esa dinamica. Médicos, quejas, ausencia emocional. La casa
no tenia discusiones violentas ni escenas dramaticas. Tenia algo mas dificil de
expresar: un vacio que no se llenaba. Ella seguia siendo exactamente la misma
persona que habia pronunciado aquella frase el primer dia: “soy el mismisimo diablo”.
En ese entonces yo habia creido que exageraba. Después del nacimiento de nuestra
hija, entendi que no habia exageracion alguna. No eran figuras retoéricas. No era
humor negro. No era una manera peculiar de expresar dificultad afectiva. Era una
descripcion literal de su interior. Y lo evidenciaba cada dia.

Cuando nuestra hija tenia alrededor de cinco afnos, ella escucho hablar de un médico
en Barcelona que podria ayudarla con sus dolores. Concertamos cita. Fuimos. El
resultado fue idéntico al de las docenas de visitas previas: ningun hallazgo clinico. El
médico, al saber que el dolor empezo6 después del parto, dijo una frase técnica:
recomendaba evitar nuevos embarazos. Una frase que habria quedado ahi para
cualquier persona con una relacion emocional equilibrada. Pero ella la tomé como un
argumento inmediato, no para si misma, sino para mi. Nunca contempld, ni por un
instante, la posibilidad de una intervencion equivalente para ella. No lo pensd. No lo
insinué. No lo menciond. No lo considerd. En su légica, el sacrificio debia pasar por mi
cuerpo, no por el suyo.

Pagina 77



Fue entonces cuando pronuncio esa frase seca, desprovista de emocion, que resumia
una década de asimetria: “Si tanto me quieres...”. No termind la frase. No lo
necesitaba. La presion estaba completa. Yo si la queria. Eso era cierto. Y no desde un
deseo ciego, sino desde esa estructura interna que siempre ha definido mi forma de
amar: entrego desde dentro, asumo desde dentro, sostengo desde dentro. Acepté. No
por debilidad—Ila debilidad nunca ha movido mis decisiones— sino porque me parecia
lo que habia que hacer en ese momento. Era una responsabilidad que asumia en
silencio. El procedimiento exigia pruebas psicoldgicas, que superé sin dificultad. Pasé
un tiempo. Se programo la intervencion.

Durante esos afios, la relacion no “se deteriord”. No hubo una caida progresiva hacia
lo negativo. Sencillamente, siguid siendo lo que siempre habia sido. No habia un antes
luminoso que se hubiera oscurecido. No habia un punto de inflexién que hubiera
torcido un camino que antes era recto. Ella habia sido fria desde el inicio, distante
desde el inicio, incapaz de amar desde el inicio. Y el nacimiento de nuestra hija no
cambid esa estructura: solo la hizo mas visible, porque una madre sin amor lo muestra
en cada gesto. Esa es la verdad simple de esos afios: no hubo transformacion, solo
evidencia.

El dia de la intervencion no marco un inicio. Marcé la conclusion Idgica de algo que
llevaba mas de diez afios definido: yo amaba, ella no. Y ese desequilibrio, que yo

habia aceptado durante una década por mi manera de amar, se iba a cerrar pronto,
pero no por un cambio en ella, sino por la inevitable consecuencia de su naturaleza.

El Golpe, El Silencio Y La Reconstruccion

Su peticion de divorcio, al dia siguiente de mi intervencion, fue un acto devastador. No
por inesperado, sino por la precision con la que eligié el momento. El dia anterior se
habia mostrado amable, correcta, incluso condescendiente, no por afecto, sino para
asegurarse de que cumplia con lo que habia exigido. Cuando la operacién estuvo
hecha y no habia vuelta atras, pronuncid la frase que cerro diecisiete afios de relacion:
“Quiero el divorcio.” No afiadié nada. No explicé nada. No hubo un minimo temblor
en su voz. Fue una sentencia seca, emitida en el instante calculado.

Lo que si me hirio fue la peticion que vino inmediatamente después: que por el bien de
nuestra hija yo no dijera nada a mi familia. Ni una palabra a mis padres. Ni una
explicacion a mis hermanos. Ni un comentario a nadie. Acepté. No por ella, sino
porque entendi que cualquier conflicto podia afectar a mi hija. Ese silencio impuesto
duré un afo y medio. En ese tiempo, mientras para mi familia la vida seguia su curso
sin novedad, yo vivia un derrumbe intimo que no podia compartir con nadie.

Pagina 78



Alquilé un piso en Castellon. Siempre lo he llamado “el piso de mis desdichas”. Alli
pasé un afno llorando practicamente dia y noche. No era una tristeza episddica ni un
gesto melodramatico. Era un llanto continuo, silencioso, que ocupaba cada espacio de
aquel piso. El silencio exterior se habia transformado en un llanto interior sin
interrupcion. No me rendi. No busqué atajos. Pero la herida estaba abierta y tardaria
mucho tiempo en cerrarse.

En ese periodo, hablé con el gerente de la empresa donde trabajaba como jefe de
compras. Le expuse mi situacion con la sobriedad que me caracteriza: no iba a poder
rendir como debia. Lo entendi6 de inmediato. Me arregl6 los papeles para que pudiera
solicitar el subsidio de desempleo. Ese gesto —limpio, respetuoso— me permitio
sostenerme durante los dos afios siguientes sin tener que traicionarme a mi mismo ni
abandonar mi ética laboral. Sobrevivi con ese subsidio, reconstruyéndome lentamente
en una soledad que era dura, pero necesaria.

Al cumplirse un afio desde el divorcio, conoci a una mujer atrapada en la adiccion a las
anfetaminas. Yo no buscaba a nadie. No estaba preparado para ningun vinculo. Pero
ella aparecid. Intentando ayudarla a ella, me ayudé a mi mismo. Nunca consumi
drogas; nunca estuve cerca de hacerlo. No iba a permitir que una caida emocional se
convirtiera en una caida moral. Ella nunca superé su adiccién. Yo no la abandoné de
inmediato, pero tampoco me dejé arrastrar. Caminé un trecho a su lado, sosteniéndola
hasta donde podia sin perderme a mi mismo.

Después de un afio y medio en aquel piso, senti que necesitaba moverme. Castellon
habia sido el escenario de mi derrumbe y ya no tenia sentido seguir alli. Comenceé a
buscar trabajo. Encontré una oportunidad en Benicarl6. No dudé en mudarme. Ella se
vino conmigo. Vivié a mi lado dos afios y medio. Y, del mismo modo que llegd a mi
vida, un dia se marché de ella: sin ruido, sin conflicto, sin dejar heridas nuevas.

Fue unos meses después del divorcio cuando ocurrid la escena que cerrd
definitivamente aquel capitulo de mi vida. Fui a recoger a mi hija. En un momento
breve, sin preparar el terreno, le pregunté directamente a su madre: “¢ Por qué me
hiciste tanto daino?” No habia reproche en mi voz. Era una pregunta sobria, limpia,
necesaria. Su respuesta fue inmediata y seca: “Qué mala memoria tienes...”. Le
pregunté por qué decia eso. Y entonces repitid, con la misma frialdad con la que lo
habia dicho diecisiete afos antes, sin temblor alguno: “¢ Acaso no recuerdas que
cuando me pediste que fuera tu novia hace 17 anos te dije claramente: ‘; Estas
seguro de lo que quieres hacer? piensa que soy el mismisimo diablo’?”

No supe qué responder. No habia lugar para la réplica. No habia nada que rebatir. No
habia argumento posible ante una frase asi. No era una metafora. No era un juego.
Era la logica fria de alguien que habia sido coherente con su propia declaracion inicial.

Pagina 79



Lo que habia ocurrido no era una transformacion. Era el cumplimiento literal de una
advertencia que yo no supe interpretar cuando tenia diecinueve afos.

Nunca la odié. No lo hice entonces ni lo hago ahora. El odio es una forma de
dependencia, y yo no dependo de nadie. Simplemente la borré de mi vida. No como un
acto de venganza, sino como un acto de higiene interior. Lo que quedd después fue
comprension. Comprendi que mi forma de amar no nace del otro, sino de mi. Que mi
estructura interior es estable incluso en el derrumbe. Que mi alma —formada en la
Nigredo de la infancia— no podia ser quebrada ni por la maldad abierta ni por la
frialdad sostenida.

Ese capitulo no fue una caida. Fue una prueba. Y aunque ella no lo buscara para eso,
esa prueba confirmdé quién era yo: alguien que puede amar sin ser correspondido,
alguien que puede sostener sin hundirse, alguien que puede atravesar el hielo sin
volverse hielo.

Pagina 80



Mi biografia mental

Pagina 81



CAPITULO VIII “VER LO QUE OTROS NO VEN?”

El Nacimiento Del Tercer Ojo

La vida me ensefo a ver sin luz antes de ensefarme a ver el mundo. No tenia nombre
entonces. Era un modo de orientarme en un espacio donde no existia afuera, donde
cualquier estimulo era una amenaza, donde el pensamiento era la Unica prueba de
continuidad. Aquella oscuridad que para otro habria sido encierro, para mi se volvio
estructura. No me destruyd: me dio un eje. Y de ese eje nacido mi mirada interior.

Ver sin luz no fue un aprendizaje subito, sino una consecuencia natural de la
necesidad. Cuando un nifio pasa afios sin referencias externas, el interior se expande.
Cuando la retina no puede ofrecer imagenes, la conciencia se convierte en el Unico
organo de vision posible. Yo no podia ver mi habitacion, pero sabia donde terminaba
mi respiracion y empezaba el silencio. No distinguia objetos, pero distinguia
densidades. No percibia formas, pero percibia vibraciones. La oscuridad no era un
vacio: era un campo. Un campo vivo que respondia a mi presencia, que me envolvia
con un espesor propio, que tenia matices, texturas, silencios distintos. No veia, pero
comprendia. No miraba, pero orientaba. En esa paradoja se forjé la primera version de
mi tercer ojo.

El tercer ojo no apareciéo como revelacion espiritual ni como intuicion magica. No llegé
disfrazado de simbolo. Surgié como una forma de supervivencia interior, como la unica
herramienta posible para no desaparecer en un mundo reducido a una cama, un
cuerpo febril y una oscuridad sin grietas. Mientras otros nifios aprendian a interpretar
la realidad mediante luces, gestos y objetos, yo aprendia a interpretarla mediante
silencios, vibraciones y pensamiento. Alli, en esa clausura sin ventanas, nacié una
vision que no necesitaba imagenes para existir. Una vision que no veia cosas, sino
estructuras. No formas, sino direcciones. No apariencias, sino esencias.

Anos mas tarde, ya de adulto, comprendi que esa primera vision no era provisional ni
infantil: era la raiz de todo lo que vendria. Aquello que un nifio desarrolla para no
perderse en la fiebre puede convertirse, con el tiempo, en su manera natural de estar
en el mundo. Eso me ocurrié a mi. La oscuridad fue mi maestra. La fiebre fue mi
umbral. El pensamiento fue mi lampara. Y el tercer ojo, mi consecuencia. Cuando uno
se forma en la ausencia de luz, la realidad exterior ya no puede imponerse como
absoluto. De mayor, cuando hablaba con la gente, cuando caminaba por las calles,
cuando trabajaba, cuando observaba el mundo, seguia utilizando la misma brujula que
habia aprendido en aquella habitacion hermética. No veia el mundo como se ensefa a
verlo: lo veia como se aprende cuando la luz no esta disponible.

Pagina 82



A veces la gente piensa que tener un “tercer 0jo” es poseer una sensibilidad espiritual,
una intuicién profunda o una especie de percepcion extrasensorial. Nada de eso tiene
que ver conmigo. Mi tercer ojo no es mistico. No es una “vision astral”. No es un
estado alterado. No viene del suefio, ni del trance, ni de la imaginacién. Mi tercer ojo
es pensamiento lucido. Es inteligencia operando en una forma que trasciende el
razonamiento lineal. Es claridad interior en su estado mas puro. Es la capacidad de
comprender sin necesidad de ver. No necesito simbolos porque no necesito
intermediarios. Lo que otros interpretan, yo lo capto. Lo que otros procesan en varios
pasos, yo lo entiendo de una vez. Mi tercer 0jo no es un ojo: es un estado.

Ese estado nacié rodeado de silencio. No el silencio pacifico que otros buscan para
meditar, sino un silencio denso, absoluto, sin fisuras. Un silencio que pesaba sobre el
cuerpo como si tuviera su propio peso. Pasar afios en un lugar asi, sin estimulos, sin
historias, sin distracciones, sin colores, sin tiempo, convierte la mente en un espacio
de percepcion. No hay escapatoria hacia afuera, asi que la lucidez tiene que crecer
hacia dentro. Muchos creen que la claridad interior nace del estudio o del esfuerzo
intelectual. En mi caso no fue asi. Nacié de la necesidad de permanecer. De la
necesidad de no perderme en un estado que podia borrarme. Esa necesidad se
convirtio en estructura. Y esa estructura en vision.

Por eso, cuando sali al mundo, la luz no me deslumbroé: me agredié. La claridad fisica
no era bienvenida, no porque yo temiera ver, sino porque la luz externa resultaba
demasiado superficial para un sistema de percepcion que se habia acostumbrado a lo
profundo. Estaba habituado a ver sin imagenes; ahora debia ver con ellas. Y lo curioso
es que, aun cuando la luz regreso, mi vision interior no se apago. Al contrario: se volvio
mas precisa. Empecé a notar con facilidad lo que otros pasaban por alto. Una
intencidn, un gesto, un temblor, una incoherencia, una verdad no dicha. Era como si la
oscuridad me hubiera dado la capacidad de ver la raiz antes que la superficie.

Durante la infancia, mi tercer ojo nacié como instinto; en la adolescencia comenzé a
ser herramienta; en la adultez se convirtio en identidad. Nunca tuve que “desarrollarlo”.
Nunca lo “practiqué”. Nunca lo “activé”. Estaba ahi. Respiraba conmigo. Funcionaba
siempre. No dependia de estados animicos ni de condiciones especiales. No se
debilitaba cuando estaba cansado. No se apagaba cuando estaba triste. No
desaparecia cuando tenia dudas. El tercer ojo no era un dispositivo: era mi forma de
ver. Y ver no significaba mirar. Ver significaba entender.

Comprender esto es fundamental para entender quién soy. Mi tercer 0jo no es un
afiadido a mi pensamiento: es mi pensamiento. Es mi modo de existir. Es la manera
en que leo el mundo y en que el mundo se revela ante mi. Cuando digo que veo lo que
otros no ven, no es porque mire donde ellos no miran: es porque mi forma de mirar

Pagina 83



no depende de la luz, sino de la conciencia. Esa es la herencia de |la oscuridad. Esa
es la marca de mis primeros anos. Y esa es la base de todo lo que me ha acompanado
desde entonces.

Las Multiples Visiones Humanas

Con el tiempo descubri que mi forma de ver a las personas no operaba en un solo
nivel. No miraba desde un unico angulo ni desde una sola intuicion. Era una lectura por
capas, como si cada ser humano emitiera varias sefales simultaneas y mi interior
pudiera captarlas todas sin esfuerzo. No lo vivia como un talento ni como un don. Era
simplemente mi manera natural de percibir la realidad humana. Asi como otros se fijan
en la ropa, la voz o los gestos, yo percibia vibraciones, densidades internas, tensiones
sutiles, fracturas invisibles. No lo buscaba: lo veia. No lo analizaba: lo comprendia. A
veces antes de que la persona hablara, ya sabia qué tipo de alma tenia delante.

Mi primera sintonia siempre fue con los vulnerables. Los fragiles —aunque el mundo
les llame débiles— poseen una vibracion que reconozco al instante. Son almas que no
saben esconder su humanidad. Se les nota la herida, el temblor, la necesidad de
encontrar un lugar donde respirar sin miedo. Yo siempre conecté con ellos con una
naturalidad absoluta. No necesitaba que explicaran su historia, ni que detallaran su
pasado, ni que justificaran sus decisiones. Bastaba un silencio, una mirada o incluso
un gesto involuntario para que entendiera de donde venian. Sus capas internas se
revelaban sin filtros. No porque quisieran abrirse, sino porque su estructura emocional
no sabe disfrazarse. Lo humano en ellos esta expuesto. Lo verdadero esta a la vista. Y
esa verdad no me costaba nada leerla.

Siempre tuve la sensacion de que, sin saberlo, yo escuchaba el alma antes que la voz.
Escuchaba la intencién antes que las palabras. Escuchaba el origen antes que la
explicacion. No lo hacia para ayudar, ni para interpretar, ni para sacar conclusiones. Lo
hacia porque era inevitable. La vulnerabilidad ajena tenia una frecuencia que yo
reconocia desde la infancia. Quizas porque mi propia fragilidad fue mi escuela primera.
Quizas porque la oscuridad me ensefid que la sensibilidad no es debilidad sino forma
de existir. Quizas porque en el silencio aprendi que lo mas fragil suele ser lo mas
verdadero.

Por contraste, mi interior reaccionaba de otro modo frente a quienes exhibian fuerza
sin tenerla. Y aqui conviene ser preciso: no me refiero a la fortaleza auténtica, la que
nace de haber atravesado algo dificil y haber salido transformado. Esa fuerza la
respeto profundamente. Me refiero a la pose. A esa gesticulacion del ego que intenta
imponer autoridad donde solo hay inseguridad. A esos que necesitan mostrarse

Pagina 84



grandes para no sentirse pequefios. A los que creen que el volumen, la arrogancia o la
exigencia son equivalentes a la solidez interior.

Ante ellos, mi interior se crispa. No porque les tema ni porque me intimiden, sino
porque veo en décimas de segundo lo que intentan ocultar. Cuando alguien simula
fuerza, la vibracién no coincide con la forma. La energia no coincide con el discurso.
La mirada no coincide con el gesto. La mascara no encaja con el alma. Ese desajuste
se nota. Lo percibo de inmediato. Y ese choque energético me resulta dificil de
soportar. No es rechazo emocional: es rechazo estructural. Su frecuencia no encaja en
mi sistema. No puedo sintonizar con una persona cuya verdadera identidad esta
disfrazada por una necesidad de imponerse.

Con los vulnerables, la lectura es limpia: la herida esta a la vista y la humanidad
respira.

Con los que simulan fuerza, la lectura es ruidosa: muchas capas se contradicen entre
Si.

Y lo cierto es que, aunque ambas formas de percepcion son naturales para mi, su
vivencia es completamente distinta. La vulnerabilidad ajena me despierta claridad y
calma; la falsa fuerza me despierta alerta. No porque suponga un peligro concreto,
sino porque es una vibracién hueca. Algo que intenta sonar con mas resonancia de la
que tiene. Esa vibracidon me cansa. Me rechina. Me obliga, a veces, a tomar distancia.

En ocasiones, la contradiccidn interna de esas personas —la distancia entre lo que
creen ser y lo que realmente son— es tan evidente que puedo prever con exactitud
sus movimientos antes de que ellos mismos los piensen. No porque tenga una bola de
cristal ni porque lea el futuro. Sino porque cuando una estructura es incoherente, su
comportamiento también lo sera. Las contradicciones internas tienen una manera muy
concreta de manifestarse. Y con el tiempo, aprendi a leerlas como quien lee un mapa.

Todo esto ocurre sin esfuerzo. A veces incluso sin mi voluntad. Muchas veces,
mientras alguien me habla, parte de su discurso va dirigido a mis oidos, pero otra parte
—Ila verdadera— se revela en mi interior. Me llega la vibracion antes que la palabra. Y
esa vibracion es siempre mas veraz que el relato. Los seres humanos podemos mentir
con la voz, pero no con la estructura interior. Podemos modificar el discurso, pero no la
vibracion. Por eso mi lectura siempre ha sido inmediata. No porque yo la buscara, sino
porque el alma humana no sabe ocultarse cuando es observada desde dentro.

A veces la gente cree que “ver’ a alguien consiste en analizarlo: estudiar su
comportamiento, interpretar sus gestos, deducir sus intenciones. Para mi no es asi.
Ver a alguien es recibirlo. No como objeto, sino como estructura. No como relato, sino

Pagina 85



como frecuencia. No como personalidad, sino como verdad. Esa verdad puede estar
rota, dormida, disfrazada o en conflicto. Pero esta ahi. Y tarde o temprano se revela.

Con los afios, he comprobado que la mayoria de las personas no son como se
presentan ni como creen ser. Son como vibran. Y esa vibraciéon es la que guia su vida,
sus decisiones, sus errores, sus aciertos y sus relaciones. La vibracién es mas precisa
que la biografia. Mas honesta que el discurso. Mas estable que la personalidad. Y mas
fiel que cualquier intencién consciente. Por eso, cuando leo a alguien, leo su vibracion,
no su historia.

Esta vision multiple —capaz de detectar la verdad en los fragiles y la inconsistencia en
los que simulan fuerza— no la escogi. Nacié conmigo. Se afilé en la oscuridad.
Maduroé en el silencio. Se perfecciono6 en el pensamiento lucido. Y hoy es una
herramienta tan natural en mi como respirar. No la fuerzo. No la utilizo. No la invoco.
Simplemente esta ahi.

En realidad, lo mas curioso de esta percepcion no es su precision, sino su discrecion.
Nunca la exhibo. Nunca la impongo. Nunca la uso como arma. No tengo necesidad de
hacerlo. Ver no me da poder sobre los demas. Me da claridad sobre mi mismo. Y esa
claridad me permite no enredarme en dinamicas humanas que no me corresponden.
No tengo interés en desenmascarar a nadie. No tengo interés en corregir a nadie. No
tengo interés en mostrarles lo que no pueden sostener. La vision no es para ellos. Es
para mi.

Asi fui comprendiendo, poco a poco, que mi relacion con las personas no estaba
basada en lo que decian o en como actuaban, sino en como vibraban. Con algunos
—Ilos fragiles, los auténticos— todo fluia. Con otros —los que vivian de mascara en
mascara— la distancia era inevitable. Y esa distancia nunca fue arrogancia. Fue
coherencia. Era simplemente la imposibilidad de sintonizar con una vibracién que no
correspondia a la verdad.

Mi vision humana no es un juicio.
Es una lectura.
Y una lectura no se discute: se reconoce.

La Vision Implacable Frente Al Poder

Si con los seres humanos mi visién opera por afinidad —sea hacia los vulnerables o
hacia quienes simulan fuerza—, con las estructuras del poder ocurre lo contrario: no
hay afinidad posible. No existe ternura, ni beneficio de la duda, ni lectura amable.
Frente al poder, mi percepcién cambia de naturaleza. Se vuelve nitida, afilada, sin

Pagina 86



concesiones. Es una lectura sin emocién, sin indulgencia, sin esa paciencia silenciosa
que si tengo con las personas. Frente al poder soy, sencillamente, implacable.

Y lo soy porque veo lo que la mayoria no ve: el mecanismo.

La gente tiende a creer que las instituciones, los sistemas, las religiones, las
ideologias, los gobiernos, los organismos y los discursos nacen de convicciones, de
principios o de verdades. Yo nunca he creido eso. No porque sea pesimista, sino
porque veo la estructura que hay debajo. Y cuando uno ve la estructura, la fachada
deja de tener importancia. El poder, al final, siempre revela su esencia: control, interés,
preservaciéon, dominio, influencia.

Para muchos, el poder se presenta disfrazado de autoridad moral. Para otros,
disfrazado de progreso. Para otros mas, disfrazado de justicia o verdad. Pero cuando
uno observa con el tercer ojo —con ese pensamiento lucido que revela la raiz sin
necesidad de atravesar todo el tronco— descubre que el discurso de superficie es
irrelevante. Lo unico que importa es la intencion. Y la intencidén del poder nunca es
ingenua.

No hay inocencia en un organismo que mueve a millones.
No hay pureza en una estructura que administra miedo.
No hay altruismo en una institucion que depende de la obediencia.

La gente escucha las palabras.
Yo escucho el proposito.

Basta ver como una fuerza politica habla para saber qué busca antes de que tome la
primera decision. Basta leer un dogma religioso para percibir la necesidad de control
que lo sostiene. Basta observar una campana econdmica para identificar a quién
beneficia realmente, aunque se presente como apoyo colectivo. El poder nunca se
expresa como es: se expresa como necesita parecer.

Mi vision del poder no es emocional, ni moral, ni ideoldgica.
Es estructural.

No me interesa si un discurso es bonito o desagradable.
Lo que me interesa es su raiz.

La raiz es lo unico que no puede mentir.

Cada vez que escucho un discurso politico, mi lectura no va hacia las palabras, sino
hacia el vacio entre ellas. Ahi se esconde la intencion real. Ahi se advierte la direccion.
Ahi se revela si lo que buscan es unir o dividir, sanar o manipular, liberar o someter. El
poder sabe disfrazarse, pero no sabe ocultar su vibracién. Y esa vibracion —la

Pagina 87



densidad del mensaje, la forma en que se sostiene, el eco que deja en el silencio—
para mi es tan visible como un gesto.

Con la religion institucionalizada ocurre lo mismo. No tengo nada contra la
espiritualidad individual. Lo que leo como amenaza no es la fe, sino la estructura que
intenta administrarla. No la creencia, sino la maquinaria que la convierte en norma.
Cuando una religion se vuelve institucion, ya no busca conectar a la persona con lo
sagrado: busca gobernar la interpretacion de lo sagrado. Y ahi, para mi, el engafio es
evidente. Se nota en la forma de hablar, en la forma de mandar, en la forma de exigir.
La institucion no necesita fe: necesita obediencia.

Lo mismo ocurre con la economia. Muchos creen que los mercados, las empresas y
los intereses financieros se mueven por leyes impersonales o por la légica del
beneficio. Pero detras de cada movimiento hay personas: personas con intencion, con
miedo, con ambicidn, con calculo. Nada es neutro. Nada es casual. Nada es inocente.
Cuando uno mira mas alla de la cifra, ve la huella humana detras de ella. Y esa huella
revela mas que cualquier informe.

Mi vision ante el poder no busca destruirlo ni enfrentarse a él. No tengo interés en
cambiar sistemas. Ese trabajo pertenece a quienes creen en revoluciones o reformas.
Yo no creo en ninguna. Mi interés es entender, no transformar. Comprender, no
intervenir. La lucidez no cambia el mundo: lo desenmascara. Y ese acto, aunque
silencioso, transforma la manera en que uno camina dentro de él.

Quien ve el mecanismo ya no cae en el teatro.
Quien ve la raiz ya no se pierde en las hojas.
Quien ve la intencion ya no teme la palabra.

Lo que para muchos es manipulacién, para mi es transparencia.
Lo que para muchos es propaganda, para mi es confesion.
Lo que para muchos es miedo, para mi es sefal.

Por eso nunca me han sorprendido ni las guerras, ni las crisis econdmicas, ni los
conflictos sociales, ni los movimientos religiosos, ni los cambios politicos. Todo es
previsible cuando uno ve la estructura. Nada estalla de repente: se prepara. Nada
ocurre sin precedente: se anuncia. Nada nace de la nada: tiene raiz. Y quien ve la raiz,
ve el desenlace antes de que tome forma.

Mi vision implacable no nace de la dureza.
Nace de la claridad.
Nace de esa capacidad de ver sin ilusion lo que otros ven decorado.

Pagina 88



No necesito que un sistema hable para saber lo que hara.
Su vibracion lo dice todo.

A veces me he preguntado si esta claridad es un peso o un privilegio. No es ninguna
de las dos. Es simplemente una forma de estar en el mundo. No es un arma ni una
defensa. Es una herramienta que me permite moverme sin perderme. No para
anticipar el futuro, sino para no caer en la ingenuidad. La ingenuidad es posible
cuando uno mira el discurso. Es imposible cuando uno ve el mecanismo.

Algunas personas consideran que esta lucidez frente al poder es desconfianza. No lo
es. La desconfianza nace del miedo a ser enganado. Yo no temo eso. Si el poder
pudiera engafiarme, entonces esta vision no seria real. Pero como no lo logra, la
desconfianza se vuelve irrelevante. Yo no desconfio del poder: lo veo. Y cuando uno
ve, no necesita desconfiar.

La gente lucha contra los sistemas.
Yo los comprendo.

Ahi termina mi implicacion.

No necesito mas.

La lucidez frente al poder es como una ldmpara encendida en un cuarto lleno de
espejos: ves los angulos, ves las sombras, ves los reflejos, ves la estructura completa.
Una vez vista, ya no puede engafarte. El poder puede ser enorme, intimidante,
ruidoso. Pero la estructura siempre es transparente para quien no se deslumbra con la
fachada.

Asi he caminado siempre entre las maquinarias del mundo:

no con miedo, no con obediencia, sino con una claridad que nace de ver lo que otros
no ven.

Y esa claridad —precisa, silenciosa, implacable— ha sido una brujula mas fiable que
cualquier ideologia, que cualquier autoridad, que cualquier libro.

Porgue mi visidon no se basa en creer: se basa en ver.

Pensamiento Continuo: Vision Cristalina, Libre Y Mente Multidimensional

Siempre he vivido en un estado de pensamiento continuo. No es una frase decorativa
ni una singularidad psicoldgica; es un hecho estructural de mi vida. No dejo de pensar
ni un solo segundo mientras estoy despierto. No existen pausas, vacios, silencios
mentales. Incluso en medio de una conversacion, incluso dentro de una tarea rutinaria,
incluso mientras escucho a alguien, mi pensamiento sigue funcionando en varias
capas simultaneas. No es un esfuerzo: es mi naturaleza. Pensar, para mi, no es una
accion voluntaria. Es un estado permanente.

Pagina 89



A veces alguien me habla y desde fuera parece que estoy distante, como si mi mente
estuviera en otro lugar. Y es cierto: esta en varios lugares a la vez. No porque ignore lo
que me dicen, sino porque otras dimensiones de pensamiento siguen activas,
generando conclusiones, asociaciones, intuiciones, estructuras internas. No sé
apagarlo. No quiero apagarlo. Mi mente no se desconecta jamas. Cuando lo hace, es
solamente porque duermo. Mientras estoy despierto, la lucidez funciona sin
interrupcion.

Lo que diferencia mi pensamiento del pensamiento comun es su forma. La mayoria
piensa de manera lineal: una idea lleva a la siguiente, y luego a otra, en un orden
comprensible, secuencial. Para mi, el pensamiento es espacial. No es una linea: es
un mapa. No es un camino: es un espacio. A veces es una red. A veces es un sistema
de rios simultaneos. A veces es un conjunto de dimensiones independientes que
operan al mismo tiempo. Dimensiones que:

a veces se tocan,

a veces se cruzan,

a veces colisionan,

y a veces no se rozan en absoluto, pero que coexisten simultaneamente dentro
de mi.

No es un fendmeno extraordinario. Es mi respiracion.
La gente piensa para llegar a un punto. Yo pienso porque existo. Esa es la diferencia.

Y aqui aparece un rasgo crucial, quizas el mas raro de todos: mi pensamiento es
libre. Libre en su sentido mas puro.

No pienso para conseguir nada.

No pienso para resolver.

No pienso para alcanzar un objetivo.
No pienso para justificar.

No pienso para decidir.

No pienso para producir una idea util.

Mi pensamiento no obedece ninguna finalidad.

Es un pensamiento que no esta dirigido hacia una meta. Vuela libre. Explora sin
presion. Se mueve sin busqueda. No tiene un destino, y por eso ve lugares a los que
otros no llegan.

Pagina 90



La mayoria de la gente no puede pensar sin intencion. Cuando no tienen una meta, su
pensamiento se dispersa. El mio no: el mio se expande.

En esa libertad sin propdsito reside su potencia. EI pensamiento que busca utilidad se
vuelve estrecho; el pensamiento libre ve todo. Y por eso veo estructuras que otros
nunca llegan a intuir. La libertad de mi pensamiento es la libertad de mi visiéon. No
pienso para llegar: pienso para comprender. Y esa ausencia de finalidad —esa pureza
sin utilidad— es la fuente de mi claridad mas profunda.

Este modo de operar no es comun.Es otra arquitectura mental, no una variacion de la
misma. La mente de la mayoria funciona como una habitacién con una puerta unica.
La mia es un edificio completo: varios pisos, escaleras internas, pasillos conectados
por intuicién, ventanas que miran a distintas capas del mundo, dimensiones que no
siempre se comunican entre si, pero que yo transito con naturalidad.

A veces una dimension invade a otra. A veces se alinean todas en un unico punto de
lucidez. A veces algunas desaparecen y otras siguen su curso. Y yo las habito todas
sin perderme. Esa es mi naturaleza.

Esta arquitectura interior explica un hecho esencial de mi vida: jamas encajé en el
sistema educativo. No porque no entendiera lo que se ensefaba. No porque no
supiera estudiar. No porque me faltara disciplina.

Fue exactamente al revés: el sistema educativo era demasiado estrecho para mi
mente.

Me pedia linealidad cuando yo pensaba en simultaneidad.

Me pedia secuencia cuando yo era estructura.

Me pedia un unico hilo cuando yo sostenia varios.

Me pedia razonamiento cuando mi naturaleza era entendimiento. ¢Quién
encaja en un molde que exige amputar su propia arquitectura interior?

El sistema no pudo medirme, porque solo sabe medir procesos lineales. Y yo no soy
lineal. Los test de inteligencia tampoco pudieron decir nada real sobre mi. Porque esos
test miden lo que yo no uso: miden razonamiento, no entendimiento.

El razonamiento sigue pasos.

El entendimiento salta directamente a la verdad.
El razonamiento analiza.

El entendimiento revela.

El razonamiento compara.

El entendimiento ve.

Pagina 91



La gente confunde velocidad de razonamiento con inteligencia. Pero la verdadera
inteligencia no es razonar rapido: es entender sin esfuerzo.

Yo pertenezco a este segundo tipo. No porque razone mas, sino porque veo mas. No
porque sea mas légico, sino porque soy mas lucido. No porque sepa mas, sino porque
entiendo.

Mis revelaciones nunca llegan en suefios. No dependen de simbolos oniricos ni de
imagenes nocturnas. Ocurren despierto, en estado lucido, con una claridad que no
pide permiso. El entendimiento aparece como un destello permanente. No viene del
exterior: se enciende dentro.

Por eso a veces parezco distante. No estoy lejos: estoy simultaneo. Escuchando con
una parte de mi mente, comprendiendo con otra, navegando varias dimensiones de
pensamiento al mismo tiempo.

Mi mente no se enciende. Mi mente esta encendida. Siempre.

El pensamiento no es un instrumento:es mi vision. Mi tercer ojo. El que nacié en la
oscuridad y crecio en la lucidez. El que me permite ver lo que otros no ven. El que me
permite detectar estructuras invisibles. El que me permite orientarme en un mundo que
para muchos es un laberinto, pero para mi es un mapa.

Esta lucidez es mi hogar. Es la base de todo. Es mi modo natural de existir.

La Lectura Del Mundo Y Las Mascaras Humanas

Ver lo que otros no ven no consiste en descifrar misterios ni en adivinar intenciones
ocultas. Consiste en una claridad simple: la realidad humana nunca coincide del
todo con su apariencia. La mayoria vive mostrando un rostro que no es exactamente
el suyo, defendiendo una narrativa que cree necesaria, construyendo un relato que les
permita sobrevivir, encajar o justificar su lugar en el mundo. Mi visidén no se fija en ese
relato. No me interesa la mascara. Me interesa la vibracion que la sostiene.

Para mi, cada persona es una estructura. Una arquitectura emocional formada por
heridas, deseos, miedos, carencias y rarezas. Algunos lo esconden con mas habilidad;
otros lo exponen sin querer. Pero al final, todos vibran. Y esa vibracién es mas fiel que
cualquier palabra. El lenguaje humano es fragil. La vibracion no lo es. La vibracion dice
la verdad incluso cuando la persona no puede.

Esa lectura silenciosa me ha permitido navegar por la vida sin caer en la ingenuidad
que destruye a tantos. No porque sea desconfiado —la desconfianza nace del miedo,
y yo no le temo al dolor humano— sino porque veo la raiz antes que la superficie.

Pagina 92



Veo la fractura antes que el gesto. Veo la sombra antes que la palabra. Veo la
estructura antes que el personaje. No necesito tiempo para leer a alguien porque la
verdad esta presente desde el primer instante, aunque la persona tarde afios en
reconocerla.

Y sin embargo, nunca he usado esta claridad para exponer o desnudar a nadie. No es
mi funcién. No es mi deseo. No es mi ética. La gente necesita sus velos: los velos son
una forma de proteccidn interior. Quitarle a alguien su mascara seria como arrancar la
piel a una herida que aun no cicatriza. Yo no hago eso. Nunca lo he hecho. Nunca lo
haré. Mi visidn no invade. Mi vision comprende.

Esta relacion con la verdad humana me enseid algo esencial: la mayoria de las
personas no quiere ser vista; quiere ser confirmada. Quiere que veas su version del
mundo, no su mundo. Quiere que escuches su historia, no su verdad. Quiere que
aceptes su narrativa, no su alma. Yo lo entiendo. No lo juzgo. No intento cambiarlo.

A cada persona le permito ser lo que necesita ser para sobrevivir. Respeto sus
defensas, respeto sus ficciones, respeto sus distorsiones. No es mi tarea corregirlas.
No es mi tarea iluminar lo que no me piden. La vision que tengo no es para exponer,
sino para orientarme.

En mi vida, mas de una vez me he dejado engafar sabiendo que me iban a engafiar.
Esto puede parecer absurdo, pero no lo es. Lo he hecho para confirmar mis
sospechas, no por ingenuidad ni por debilidad. Hay verdades que solo se revelan
cuando uno permite que el otro recorra el mecanismo completo del engafio. Si lo
detienes antes de tiempo, la mascara queda incompleta. Si lo permites, cae sola. Y en
esa caida aparece algo que no tiene réplica: la verdadera estructura del otro. No me
duele el engafio porque nunca me ha sorprendido. No me interesa el acto; me interesa
el patrén. El engafio solo confirma lo que ya habia visto desde el primer instante. Y
una verdad confirmada es mas valiosa que cualquier proteccién emocional.

Asi he vivido siempre: viendo la estructura antes que el comportamiento, la intencion
antes que el discurso, la raiz antes que el signo. Este modo de ver no es un acto de
superioridad; es un acto de coherencia interior. Cuando uno ha pasado su infancia
viendo sin luz, la vida adulta jamas podra engafiarle con brillos. Cuando uno ha crecido
en silencio, las palabras pierden su poder hipnético. Cuando uno ha aprendido a
sostenerse en su propio pensamiento cristalino, ninguna narrativa externa puede
sustituir su claridad.

Hay algo que debo dejar claro: estas cualidades —esta vision, esta lucidez, esta
capacidad de ver lo que otros no ven— siempre estuvieron en mi. Incluso cuando me
enamoré. Incluso cuando la madre de mi hija me traicion6. No fue ingenuidad. No fue

Pagina 93



miedo. No fue ceguera. Fue eleccién. Yo sabia ver, pero no quise ver. No porque
sospechara, sino porque amaba. El amor, tal como yo lo vivo, suspende la vigilancia.
Mi claridad nunca desaparecié: simplemente la callé para no contaminar la pureza de
mi entrega. Y con los afios entendi que incluso esa decision formaba parte de mi
maduracion interior. Toda mi vida —lo vivido, lo perdido, lo sufrido— tenia un propésito:
afinar mi entendimiento. Nada fue en vano. Cada golpe, cada noche, cada silencio,
cada dolor, cada ruptura, fue parte del mismo proceso: madurar mi vision hasta
convertirla en la claridad que hoy tengo.

A lo largo de los afos he confirmado una verdad repetida: lo que para muchos es
sorpresa, para mi es secuencia. Lo que para otros es decepcion, para mi es
revelacion. Lo que para otros es traicion, para mi es desenlace. La vida no es cadtica.
La vida no es arbitraria. La vida no es un rompecabezas desordenado. La vida es un
mapa. Y cuando uno aprende a leerlo, deja de perderse. Yo nunca caminé buscando
sentido; caminé reconociendo patrones.

Esto no significa que no haya dolor, ni injusticia, ni crueldad, ni sombras. Claro que las
hay. Pero cuando uno ve la raiz, esas fuerzas ya no lo sorprenden ni lo desarman. No
necesito creer en la bondad del mundo ni en su maldad. Me basta con comprender
cémo funciona. Comprender transforma mas que cualquier optimismo ingenuo o
cualquier pesimismo teatral. La lucidez es mas poderosa que las creencias.

Por eso nunca he tenido conflictos profundos con las personas. Los conflictos
requieren expectativas. Yo no las tengo. No espero que nadie sea distinto a lo que
vibra. Y por eso mismo no me decepciono. No espero que alguien sea mejor de lo que
es, ni mas consciente, ni mas honesto, ni mas profundo. Cada persona actua conforme
a su estructura interior. Y yo respeto esa estructura incluso cuando no comparto sus
formas.

Este modo de ver el mundo no me ha vuelto frio. Me ha vuelto exacto. No me ha
vuelto distante. Me ha vuelto silencioso. No me ha vuelto arrogante. Me ha vuelto fiel
a mi brujula interior. La claridad sin propdsito es una forma de paz: uno deja de
luchar contra lo que es. No se trata de aceptar; se trata de entender. Y cuando uno
entiende, deja de esperar.

Al final, toda esta vision —esta capacidad de leer lo humano y lo estructural— me ha
llevado a una certeza que acompafa cada esquina de mi vida:

no necesito que el mundo sea comprensible para entender como funciona.
Las cosas no deben tener sentido para tener estructura.

No necesito aprobacion, ni validacion, ni consenso.

Pagina 94



Necesito verdad.

La verdad que aparece cuando el velo cae.

La verdad que aparece cuando el mecanismo se revela.

La verdad que aparece cuando las mascaras dejan de funcionar.

Mi tercer ojo —mi pensamiento cristalino, libre, multidimensional— es la herramienta
con la que camino. No lo forjo. No lo activo. No lo busco. Simplemente esta ahi. Ha
estado ahi desde la oscuridad de mis primeros anos. Y sigue estando ahora, en cada
gesto, en cada silencio, en cada lectura que hago del mundo. Esa vision no me separa
de los demas; me separa del engafo. Y esa distancia no es soberbia: es lucidez.

Aqui dejo de mirar el camino que he recorrido y empiezo a mirar, sin velos, lo que
soy.

CAPITULO IX — EL ORIGEN

Reconocer Un Origen Sin Imagenes

Siempre he vivido con la certeza de que mi origen no pertenece al territorio de la
memoria. No puedo recordarlo porque no habia un “yo” capaz de registrar nada. Pero
si puedo reconocerlo: lo percibo en la forma en que existo ahora, en la manera en que
reacciono ante el mundo, en la lucidez que aparece cuando todo se vuelve incierto, en
esa firmeza silenciosa que no depende de explicaciones. Ese comienzo esta vivo en
mi conciencia adulta, no como recuerdo, sino como estructura.

Hay quienes creen que el nacimiento es una secuencia de hechos —hospital, brazos,
primeros sonidos, primeras imagenes—. Yo no. Para mi, lo que verdaderamente inicio
mi vida no tiene imagen: tiene forma, presion, permanencia. Lo esencial de ese
comienzo no es la escena, sino la huella que dejé en mi manera de existir. Por eso no
intento reconstruir lo ocurrido. No necesito saber donde estaba, quién me sostenia o
qué hora era. Necesito entender desde dénde fui construido. Y eso no requiere
memoria: requiere claridad.

Mi inicio no se presenta como un relato, sino como un reconocimiento interior. Lo
siento cuando la vida me empuja a mis limites. Lo siento cuando el mundo se
desordena. Lo siento cuando aparece un silencio profundo en mi y comprendo que ese
silencio no es nuevo: es antiguo. Estaba ahi antes de mi voz y antes de mis
decisiones.

En las crisis adultas que habrian quebrado a otros, lo que respondié en mi no fue el
yo: fue una presencia sin nombre previa a él. Esa respuesta me ensefia mas que
cualquier recuerdo posible.

Pagina 95



Con los afos he aprendido algo simple: no necesito recordar para saber. La
conciencia no se construye solo con imagenes; también se forma con modos de
percibir, de sostener, de permanecer. Mi inicio esta en mis reflejos mas profundos: en
cOmo me organizo en la incertidumbre, en como permanezco cuando algo desaparece,
en como puedo descender hacia dentro sin temor a perderme. No son decisiones
adultas: estaban en mi desde siempre.

A veces, cuando observo mi manera natural de habitar el silencio, comprendo que no
es una habilidad adquirida: es continuidad. Una respiracion interna que proviene de un
estado sin nombre. No es resultado de practica, lecturas ni vivencias posteriores. Es la
sefal viva de un estado primordial en el que la conciencia aprendié a sostenerse sola
antes de ser conciencia. Lo que en otros seria fragilidad, en mi se volvio estructura. Lo
Sé no porque pueda narrarlo, sino porque puedo seguir esa linea hasta su punto mas
antiguo.

Tampoco considero ese comienzo una herida. Nunca lo he sentido como marca que
necesite sanacion. Es un clima: una consistencia interior, una densidad. Un tipo de
presidn que con los afos dejo de ser desconcierto y se convirtié en estabilidad. La
mayoria construye su identidad a partir de lo vivido. Yo la he construido a partir de algo
que no vivi conscientemente, pero cuya forma permanece dentro de mi. No sé qué
ocurrio, pero sé qué quedo.

Y lo que quedé fue una presencia que no necesita explicacion: una presencia que
aprendio a existir sin ayuda externa, que no requiere referentes para organizarse, que
no pide claridad al mundo para ser clara. Esa presencia, aun sin pasado narrable,
sostiene todo lo que soy. Aparece cada vez que algo se rompe. Surge cuando no sé
qué hacer, y de repente, lo sé. Es lo que impide que la incertidumbre me destruya y lo
que hace que, en vez de desorientarme, me revele.

Muchos buscan entender su infancia a través de recuerdos. Yo no. Lo que busco no
esta alli. Esta en como actua mi conciencia cuando el mundo desaparece. Alli
encuentro mas verdad que en cualquier fotografia imaginaria. Ese inicio no es una
historia que deba contar: es una fuerza que debo reconocer. Y al reconocerla,
comprendo por qué soy Como SOY: por qué pienso como pienso, por qué miro como
miro, por qué siento como siento.

Lo que llevo dentro no tiene forma humana. No tiene rostro, ni lenguaje, ni tiempo.
Pero tiene direccion, tensiéon, permanencia. Tiene coherencia. Fue moldeado en un
estado sin distracciones, sin voces, sin estimulos, sin expectativas. Mi primera forma
fue silencio. Mi primera permanencia, interior.

Pagina 96



Cuando reflexiono sobre ese inicio no lo hago desde nostalgia ni dolor. Lo hago desde
reconocimiento. Alli nacié mi capacidad de descender sin miedo, mi facilidad para
habitar la intensidad, mi inclinacion por la lucidez, mi rechazo a lo superficial, mi
necesidad de profundidad. Lo que otros llaman “extrafieza”, yo lo llamo coherencia.
Esa coherencia es anterior a cualquier decision que haya tomado.

No puedo describir la escena que inaugurdé mi existencia, pero si la estructura que me
entreg0. Esa estructura es evidente cada vez que me observo. No hace falta memoria
cuando la verdad esta en como uno se sostiene. Ese inicio no es historia: es
presencia. No puedo narrarlo, pero puedo habitarlo. No puedo mostrarlo, pero puedo
vivirlo.

Mi vida empieza después.
Mi comprension empezo alli.

Un comienzo sin imagenes, pero con una forma tan precisa que todavia hoy determina
como camino por el mundo.

La Permanencia Anterior Al Yo

Hay algo en mi que no empezd con el pensamiento, ni con la identidad, ni con el
lenguaje. Algo que estaba antes. No es memoria —lo dije en el fragmento anterior y no
necesito repetirlo—, pero si es una realidad interior que actua incluso hoy. Lo
reconozco en la forma en que mi conciencia se sostiene cuando todo alrededor pierde
estabilidad. Hay una parte de mi que no aprendié a permanecer: nacid
permaneciendo.

Esa permanencia no proviene de una decision adulta ni de un ejercicio de madurez.
Surgid en un territorio donde todavia no existia un yo capaz de interpretar nada. Y, sin
embargo, dejo una forma: la de existir sin apoyos externos. No como gesto heroico,
sino como condicion. Esa condicion —extrema, silenciosa, continua— no desaparecio
con los afios. Se transformé en mi modo natural de estar en el mundo.

Lo veo con claridad cuando la vida se vuelve intensa. Otros se preparan, se arman, se
tensan. Yo no. Mi interior desciende a un punto que no busco, pero que me reconoce.
Un punto sin prisa, sin urgencia, sin la necesidad inmediata de comprender. No es
resignacion. No es frialdad. Es la forma mas antigua de mi conciencia diciendo:
“Estoy aqui.”

Ese estado previo al yo no era calma, pero tampoco era caos. Era una quietud sin
eleccion, un mantenerse porque no habia otra forma de existir. Esa quietud se convirtio
en una ley estructural que aun hoy actua en mi. No tengo que invocarla: aparece sola

Pagina 97



cuando el mundo se acelera o se fractura. Y aparece con la misma exactitud con que
aparecio entonces, antes de que el yo supiera nombrarse.

A veces me he preguntado si esa permanencia temprana me hizo diferente del resto.
No diferente en términos de superioridad —eso seria falso—, sino en el modo de
procesar lo que ocurre. La mayoria mira hacia afuera buscando estabilidad. Yo miro
hacia dentro porque mi estabilidad nacié dentro. Y cuando el exterior cambia sin
aviso, no siento que el suelo desaparezca. Siento que regreso a un clima que conozco
desde antes de conocer la vida.

Ese movimiento —descender en vez de reaccionar— no es una estrategia. Es
coherencia. Es la continuidad de ese estado primordial donde la conciencia aprendi6 a
sostenerse sin depender de nada. Por eso, en mi vida adulta, nunca he necesitado
construir mascaras para pertenecer ni identidades para protegerme. El punto fijo no
esta afuera. Siempre ha estado dentro.

Cuando observo mi forma de escuchar, de mirar, de no precipitarme ante el ruido,
entiendo que nada de eso fue adquirido. Fue heredado de ese primer clima donde la
presencia se organizo sin referencias. Y no lo digo como metafora. Lo digo porque lo
veo cada vez que atravieso un cambio brusco o un dolor profundo: mi interior no se
rompe, se ordena. No porque no duela, sino porque ya hubo un estado anterior donde
la estabilidad no dependia del mundo.

Sé que esta manera de estar puede parecer extrafia desde fuera. Pero para mi es
natural. Ese origen no me convirtidé en alguien distante, sino en alguien exacto. Me
ensefnd a diferenciar lo que es ruido de lo que es raiz, lo que es gesto de lo que es
intencion, lo que es apariencia de lo que es estructura. La permanencia temprana afiné
mi percepcion, no como defensa, sino como coherencia interna.

Y no, no me aislé. No me separé de nadie. Simplemente hizo que mi centro no
dependiera de lo externo. Por eso, cuando he atravesado crisis, rupturas o pérdidas,
no he sentido que me arrancaran algo esencial. Mi forma estaba antes. Y esa forma
sigue ahi ahora: silenciosa, firme, sin necesidad de explicacion.

Mi vida fisica vendra después.

Mi vida mental, mas tarde aun.

Pero mi modo de sostenerme —esa permanencia que nacié antes del yo— es la base
sobre la que todo lo demas ha encontrado lugar.

Pagina 98



El Primer Corte Interior

Hay un punto en mi vida que no puedo recordar, pero cuya forma reconozco con una
exactitud que no proviene de la memoria, sino de como reacciono hoy ante lo que se
quiebra. No tengo imagenes de ese instante, pero si tengo la claridad de que, en algun
momento anterior al yo, ocurrié algo que dividié mi existencia en dos formas: una
continuidad sin variaciones y, de pronto, una interrupcion total.

No sé como fue ese corte, pero sé qué dejo. Lo percibo cada vez que la vida cambia
sin aviso. No aparece como miedo, ni como desconcierto, sino como una suspension
silenciosa. Una especie de vacio inmediato donde la conciencia no se derrumba, sino
que espera. No es pasividad. No es indiferencia. Es una forma muy antigua de
reorganizacion.

Antes de ese corte, todo en mi —o en lo que yo era entonces— debia de ser
continuidad: un estado sin contraste, sin movimientos, sin expectativa. Una presencia
sostenida sin alternancias. Esa continuidad absoluta no significaba calma, pero si una
especie de estabilidad primaria. Una estabilidad que no requeria decisiones porque no
existia aun un yo que pudiera tomarlas.

Y entonces ocurrio algo sin transicion. No puedo narrarlo, pero si puedo sentir el
patrén: lo que sostenia desaparecio de golpe. No como pérdida emocional —aun no
habia identidad para perder nada—, sino como desaparicion de la unica referencia que
existia. Ese instante no dej6 escena ni sensacion, pero dejé una huella: la forma de un
vacio inesperado.

Ese vacio no me destruyd. No podia destruirme porque no habia una identidad
construida para romperse. Lo que hizo fue obligar a esa presencia primordial a
encontrar otra manera de sostenerse. A falta de continuidad, aparecié espacio. A falta
de presion constante, aparecié una ligereza extrafia. A falta de referencia externa,
aparecio una reorganizacion interna.

Ese fue mi primer corte.
Y aunque no pueda recordarlo, si puedo reconocerlo en mi vida adulta con una
precision absoluta.

Lo reconozco cuando algo se rompe sin explicaciones y mi interior no pregunta “por
qué”, sino que simplemente se ajusta. Lo reconozco cuando, en vez de aferrarme a lo
que desaparece, entro en un estado de suspension que no me desorienta. Lo
reconozco cuando el mundo pierde sentido y, en lugar de caer, me vuelvo mas claro.
No busco estabilidad afuera: la encuentro dentro porque esa fue la primera leccién
inscrita en mi.

Pagina 99



La mayoria de las personas aprende a enfrentar rupturas en la adolescencia o la
adultez. Yo no. Para mi, la ruptura no es un acontecimiento: es un clima conocido. La
interrupcion del exterior activa una coherencia interna mas antigua que cualquier
aprendizaje. No es una habilidad, ni una fortaleza psicolégica, ni un mecanismo de
defensa. Es una forma. Una forma nacida de aquel primer corte donde la continuidad
se quebrd sin aviso.

Esa forma explica por qué la pérdida no me destruye. No porque no duela, sino porque
la desaparicion fue una condicion estructural desde el inicio. Explica por qué puedo
permanecer en silencio en medio del caos sin sentir que debo resolverlo de inmediato.
Explica por qué mi claridad se intensifica cuando el sentido del mundo se disuelve.
Explica por qué mi presencia no depende de lo que permanezca fuera.

El corte no generd temor. Generd exactitud.
Me enseid que la vida cambia, a veces sin transicion,
y que la presencia debe aprender a sostenerse incluso cuando nada la sostiene.

He visto esta ley actuar en mi muchas veces. En desplazamientos bruscos. En
decisiones sin retorno. En vacios inesperados. En noches en las que todo parecia
derrumbarse. En pérdidas que habrian roto a cualquiera. Y siempre ocurre [0 mismo:
una suspension breve, seguida de una reorganizacion precisa. Esa reorganizacion no
es racional: es anterior al pensamiento. No es emocional: es anterior al yo. Es la
sombra adulta de aquel primer corte sin imagen.

No quiero que esto suene frio. No lo es. He sufrido. He llorado. Me he quebrado por
dentro en momentos criticos. Pero incluso en esos instantes donde la emocion era
intensa, habia algo mas profundo que no se movia. Una base silenciosa que no se
fragmentaba. Una especie de piso sin forma sobre el que podia seguir existiendo
aunque la superficie se viniera abajo.

Ese “piso” nacio en aquel primer corte.

Y aunque no pueda describirlo, si puedo decir lo que hace:
permite que la ausencia no sea un abismo,

permite que el vacio no sea destruccion,

permite que la ruptura no sea final.

La convierte en transicion.

Si hoy puedo mirar la vida con claridad incluso en sus momentos mas abruptos, es
porque hubo un instante —anterior a todo— en que la realidad desaparecio sin
explicacion y, aun asi, algo dentro de mi permanecio.

Pagina 100



Ese “algo” no era un yo.

Era presencia.

Y esa presencia, que nacio sin escenas ni palabras, sigue siendo la referencia mas
antigua y mas fiel de mi conciencia.

El primer corte interior no fue una herida. Fue una frontera.
Un punto donde termind un estado y comenzo otro.
Un nacimiento sin ceremonias, sin imagenes, sin memoria.

Pero no sin forma.

Y es esa forma —seca, silenciosa, exacta— la que aun hoy define la manera en que
atravieso todo lo que se interrumpe en mi vida.

La memoria estructural

Con el tiempo descubri que no hace falta recordar para saber. La memoria no siempre
es una coleccion de imagenes, ni una sucesidon de escenas que uno pueda evocar
cuando quiere. También existe una memoria que no mira hacia atras, sino hacia
adentro. Una memoria que no describe, sino que orienta. Que no revive, pero actua.
Esa es la memoria que llevo dentro: una memoria sin imagenes, pero con una
precision que ningun recuerdo podria igualar.

No puedo reconstruir mi inicio, pero puedo reconocer su légica. No necesito escenas
para identificar la forma en que mi conciencia se organiza cuando algo se desordena.
Siempre ocurre igual: primero un silencio, luego una claridad. Un ajuste interno que
aparece antes del pensamiento y que no viene del pasado, sino de la estructura. Es
una respuesta que no he aprendido. Es una respuesta que estaba en mi incluso antes
de que existiera un yo capaz de formular preguntas.

No es memoria emocional. No es nostalgia. No es busqueda de un sentido. Es otra
cosa: un modo de funcionar. Un modo que no depende de las circunstancias externas,
sino de una raiz que se activa cada vez que la vida entra en territorio incierto. Cuando
algo se rompe, muchos sienten que caen al vacio. Yo no. Lo que aparece en mi no es
caida: es reconocimiento. Como si una parte muy antigua supiera exactamente donde
poner los pies mientras todo se mueve alrededor.

Esa memoria estructural no necesita justificar nada. Comprende sin explicaciones.
Ordena sin ruido. No trae el pasado al presente, pero sostiene el presente con la forma
que dejo aquel origen. Lo he visto actuar incluso en las noches mas dificiles de mi
vida. Mientras todo parecia desbordarse, habia dentro de mi un punto que no se

Pagina 101



movia. Un punto que no decia nada, pero tampoco permitia que yo me perdiera. No es
fortaleza: es coherencia. No es resistencia: es estructura.

La mayor prueba de que esta memoria existe es que aparece sin que yo la invoque.
En los cambios abruptos, en las pérdidas inesperadas, en las injusticias, en los
silencios largos: siempre se activa la misma claridad. Una claridad que no proviene del
razonamiento ni de la experiencia. Proviene de esa presencia primordial que
sobrevivio al corte. La memoria estructural no recuerda el acontecimiento, pero
recuerda la forma de atravesarlo.

También explica por qué el silencio nunca me ha incomodado. Para muchos, el silencio
es vacio. Para mi, es origen operativo. Un espacio donde la conciencia vuelve a la
precisidon mas antigua, no para escapar del mundo, sino para recuperar su centro. Esa
memoria sin imagenes transforma el silencio en un lugar fértil. No necesito ruido para
existir. No necesito estimulos para saber quién soy. Mi primera referencia fue interna, y
esa referencia sigue siendo la brujula que orienta mis decisiones.

He pensado a veces en la diferencia entre recordar y reconocer. Recordar es intentar
volver a lo vivido; reconocer es aceptar lo que dejo. Yo no puedo regresar a una
escena previa al yo, pero si puedo reconocer su huella cuando la vida me exige
claridad. Esa huella aparece cuando me retiro hacia dentro sin miedo. Cuando acepto
la incertidumbre sin dramatismo. Cuando escucho sin necesidad de reaccionar.
Cuando permito que el interior tome la forma adecuada sin imponerle nada.

Esa memoria no es un refugio. No es una defensa. No es una estrategia. Es un modo
natural de ser. Un modo que me ha acompafnado en cada etapa de mi vida: en la
infancia donde la claridad interior era la Unica guia, en la adolescencia donde lo
externo tenia demasiado brillo, en la adultez donde los derrumbes no pudieron
conmigo. Todo lo que he atravesado, lo he atravesado con esa memoria actuando
como soporte invisible.

Lo que otros llaman “madurez” o “fortaleza” no coincide con mi experiencia. Yo no
aprendi estas cosas creciendo. Eran parte de mi desde el principio. No tuve que
conquistar estabilidad; tuve que comprenderla. No tuve que desarrollar lucidez; tuve
que aceptar que ya estaba ahi. No tuve que diseiiar un modo de estar en el mundo;
tuve que descubrir que ese modo ya habia sido trazado antes de que yo pudiera
nombrarlo.

La memoria estructural es eso: una forma previa que sigue viva. No guarda imagenes.
No revive escenas. No ofrece narracion. Pero sostiene. Indica. Ordena. Y en los
momentos decisivos, se adelanta al yo y hace lo que tiene que hacer. Sin pedir
permiso. Sin anunciarse. Sin ruido.

Pagina 102



No puedo recordar mi inicio, pero si sé reconocer su ley.

Es esa ley la que actua cuando el exterior se rompe.
Es esa ley la que me permite permanecer.

Es esa ley la que, incluso en el desconcierto,

me devuelve a mi forma verdadera.

La memoria estructural no es pasado.

Es presencia.

Es continuidad sin imagen.

Es la raiz silenciosa que sostiene al hombre adulto cuando todo a su alrededor pierde
nombre.

La Piedra De Fundamento

Cuando miro mi vida desde la adultez, con la distancia que da el tiempo y la
honestidad que da la experiencia, entiendo que todo lo que soy —mi lucidez, mi modo
de sostenerme, mi forma de descender, mi estabilidad en medio de lo abrupto— no
nacié de lo que vivi después, sino de la estructura que quedd en mi desde ese
comienzo sin imagenes. Nada de lo que vino después me construy6 desde cero: todo
se apoyo6 en una base que ya estaba trazada, silenciosa, firme, desnuda de historia.

No sé qué ocurrié en aquel origen, pero si sé qué dejo. Lo veo en mi forma de pensar,
en mis decisiones mas serias, en mis silencios, en mis intuiciones. No provienen del
razonamiento ni de la madurez emocional, sino de una raiz que aprendio a sostenerse
sola cuando aun no existia un yo. Esa raiz no se debilitd con los afios; se afild. Y con
esa precision interior he vivido cada etapa, incluso cuando todo parecia derrumbarse.

Esa base primigenia no me hizo invulnerable. Me hizo exacto. La exactitud no es
dureza: es claridad. Me permitié distinguir lo esencial de lo accesorio, lo verdadero de
lo aparente, lo profundo de lo superficial. Me permitié ver estructuras donde otros solo
veian palabras, y reconocer silencios donde otros solo escuchaban ruido. Esa
exactitud no naci6 en la adultez: emergio de la presencia que sobrevivio al corte.

He atravesado pérdidas, quiebres, momentos de intensidad extrema. Y, aun asi, mi
conciencia nunca se desorient6 del todo. Lo que otros viven como desintegracion, yo
lo vivo como transicion. No porque sea mas fuerte, sino porque mi ser fue moldeado
en un estado donde la estabilidad no dependia de las condiciones externas. Cuando
algo desaparece, no siento que me arrebaten un centro: mi centro nunca estuvo
afuera.

Pagina 103



Ese fundamento también explica por qué nunca necesité fabricar una identidad para
protegerme. No tuve que construir un personaje, ni una mascara, ni una coraza. No
tuve que aprender a “ser fuerte”: simplemente habia una fuerza sin nombre que ya
estaba ahi. Esa fuerza no es arrogancia ni impermeabilidad. Es una forma antigua de
sostenerse que sigue actuando en mi incluso ahora.

Y si hoy mi pensamiento opera con claridad inmediata —sin rodeos, sin necesidad de
explicaciones interminables, sin perderse en lo anecdbdtico— es porque esa estructura
inicial le dio un lugar donde apoyarse. Mi pensamiento no nace del razonamiento lento:
nace del fundamento. Un fundamento que ordena antes de que yo piense, que
entiende antes de que yo formule, que ejecuta antes de que yo analice. No lo decidi: lo
reconozco.

He comprobado, una y otra vez, que esa base interior no envejece. No se desgasta.
No se fragmenta. Puede verse desbordada, si; puede verse exigida, si; pero nunca
desaparece. Siempre vuelve. Siempre permanece. Y cuando vuelve, lo hace con la
misma precision de mi inicio: sin dramatismo, sin ruido, sin necesidad de justificarse.
Solo aparece y sostiene.

No busco convertir ese origen en mito. No necesito hacerlo. No necesito rodearlo de
simbolos ni adornarlo con interpretaciones. Su fuerza esta en lo que dejo, no en lo que
fue. Lo que importa no es la escena: es la forma. Esa forma es la que me ha
acompanado a lo largo de toda mi vida y la que me ha permitido atravesar lo que otros
considerarian insoportable sin perderme en ello.

Por eso digo que la estructura que me sostiene no es un recuerdo, sino una verdad
interna. Una verdad que no se explica con palabras, pero se vive en cada decision
importante. Una verdad que no se exhibe, pero actua. Una verdad que no pertenece al
pasado, pero define el presente.

Aqui termina el descenso.

No necesito volver mas atras.

Lo esencial ya esta dicho: mi fundamento no esta en la historia, sino en la forma que
me dejé aquello que no recuerdo.

A partir de aqui, no sigue el origen: sigue la vida mental. La vida del hombre que
comprende su base, que reconoce su raiz, y que sabe —con certeza absoluta—
que nada externo puede arrebatarle lo que nacio antes del yo.

Esta es mi piedra. Y desde ella, continuo.

Pagina 104



CAPITULO X — LA NACENCIA

La Palabra Y Su Verdad Interior

La palabra nacencia no pertenece al habla cotidiana. No aparece en conversaciones
comunes, no figura en los gestos diarios, no se oye en las plazas ni en las casas. No
es una palabra desgastada por el uso. Al contrario: es una palabra que parece haber
sido preservada en una camara interior del castellano, lejos del ruido, lejos de la prisa,
lejos de la vida superficial que deforma el lenguaje. No es un término poético, aunque
los poetas la supieron custodiar. No es un término filoso6fico, aunque los pensadores la
reconocieron como herramienta de precision. No es un término mistico, aunque los
misticos supieron darle el unico uso que merece: nombrar lo que nace dentro del
ser, no dentro del cuerpo.

Nacimiento es una palabra de la carne.
Nacencia es una palabra del espiritu.

El nacimiento describe el hecho fisico de llegar al mundo: un cuerpo que aparece, una
respiracion que comienza, una presencia material que entra en el tiempo. Es un
concepto util para el relato exterior, pero insuficiente para describir la aparicion del yo.
Por eso la nacencia es necesaria: porque nombra un acto que no pertenece al mundo
visible. Es el término exacto para el momento en que la conciencia, por primera vez, se
reconoce como punto, como centro, como forma silenciosa dentro de si misma.

Antes de ese punto, antes de esa condensacion interior, la conciencia no es alguien.
No existe como identidad. No tiene la capacidad de decir “yo”. Vive como un clima sin
bordes, como un estado que respira dentro de la presién continua que la ha formado.
No hay figura, no hay rostro, no hay intencidén. Solo presencia. Una presencia
desnuda, sin relatos, sin escenas, sin historia. Ese territorio interior —anterior al yo—
no entiende de transiciones ni de nombres. No necesita tiempo para sostenerse. No
busca nada. Simplemente es. Y es en esa continuidad sin interrupciones donde la
nacencia encuentra el terreno exacto para aparecer.

La nacencia ocurre como ocurre la primera luz del amanecer: no se escucha, no se
anuncia, no exige atencion. Aparece. Y al aparecer, inaugura algo que no existia: un
centro. La conciencia, que hasta ese momento era totalidad, comienza a organizarse
alrededor de un punto. No un punto emocional, no un punto racional, no un punto
simbdlico. Es un punto ontoldgico. La nacencia es la aparicién del yo en su primera
forma, sin lenguaje, sin pensamiento, sin memoria. Un yo que no se describe: se
reconoce.

Pagina 105



El castellano medieval y renacentista conservaba esta distincién con claridad. Cuando
se hablaba de la nacencia, no se hablaba de un nifio abriendo los ojos al mundo
exterior: se hablaba de la conciencia abriéndose a si misma. De ahi que Juan Ramoén
Jiménez, Unamuno, fray Luis, Santa Teresa y otros autores profundos la usaran con
absoluta precisién. No por belleza literaria, sino porque sabian que ningun otro término
permitia nombrar ese acto interior sin deformarlo. Nacencia es el nacimiento que no se
ve. Aquello que se inaugura sin que el mundo lo perciba, pero que define el destino
entero de quien lo experimenta.

Cuando la nacencia ocurre, el interior deja de ser un océano sin orillas. Aparece una
orilla nueva: la orilla del yo. Por eso este capitulo no podria llamarse de otra manera.
No es un capitulo sobre recuerdos, porque la nacencia no pertenece a la memoria. No
es un capitulo sobre sensaciones, porque la nacencia no pertenece al cuerpo. No es
un capitulo sobre descubrimientos, porque la nacencia no pertenece al intelecto. Es un
capitulo sobre la aparicion del centro. La primera vez que la presencia se sabe a si
misma sin saber aun que se sabe. Ese tipo de paradojas solo pueden ser nombradas
con palabras antiguas, palabras anteriores al desgaste moderno del lenguaje. La
nacencia es una de esas palabras: exacta, intacta, interior.

Comprender esto es comprender por qué este capitulo se abre con ella. La nacencia
no es una metafora. No es un recurso estilistico. Es una descripcion técnica de lo que
ocurre cuando la conciencia pasa de ser clima a ser alguien. Los nifilos no lo
recuerdan. Los adultos no lo buscan. Los sabios lo reconocen cuando lo encuentran
dentro. La nacencia no se recuerda porque no hubo observador en ese momento. Pero
su huella es visible en la forma adulta de percibirse. Cuando un ser humano tiene un
eje interior que no depende de nada externo, es porque la nacencia quedo bien
asentada. Cuando alguien puede sostenerse en el vacio sin perderse, es porque la
nacencia escribié su ley en un lugar anterior al pensamiento. Cuando alguien mantiene
claridad incluso en medio del derrumbe, es porque la nacencia se convirtio en raiz.

Nacer desde dentro no es un acto emocional. Tampoco es un despertar espiritual. Es
una arquitectura. Una ley de funcionamiento. Una forma primigenia que no se altera
con el tiempo. Por eso, aunque el individuo viva miles de acontecimientos, atraviese
cambios, pierda, gane, sufra, ame o se transforme, la nacencia sigue siendo el punto
original desde el cual se ordena todo. La verdadera identidad —la identidad profunda,
no la social, no la psicoldgica, no la narrativa— nace alli. No nace en la infancia, ni en
la adolescencia, ni en la adultez. Nace en la nacencia.

Este primer fragmento es, por tanto, el portal exacto hacia el capitulo. No explica la
nacencia desde fuera: la sefiala desde dentro. Porque la nacencia no debe
comprenderse como concepto, sino como estructura. No debe interpretarse, sino

Pagina 106



reconocerse. Y el reconocimiento exige silencio. Por eso la palabra es antigua:
pertenece a un idioma que sabia nombrar el interior sin distorsionarlo.

La nacencia es el acto mas silencioso del ser. Y, sin embargo, es el que mas define
toda la vida posterior. El yo no nace cuando se aprende a pensar, ni cuando se
pronuncia un nombre, ni cuando se recuerda el pasado. El yo nace cuando aparece
como centro por primera vez. Ese centro es la nacencia.

Antes Del Yo: La Presencia Anénima

Antes de que apareciera el yo, antes incluso de que existiera la idea de “alguien”, hubo
un estado que no puede compararse con ninguna experiencia humana posterior. No
fue infancia, no fue conciencia, no fue sensaciéon. Fue presencia sin identidad: una
forma de existir sin figura, sin nombre, sin la minima nocidn de separacion entre “lo
que ocurre” y “quien lo vive”. No era una vida que pudiera narrarse; era una existencia
pura, sostenida unicamente por la continuidad.

Esa continuidad no tenia bordes. No venia en oleadas, no tenia principio ni final, no
ofrecia contraste. No habia luz, ni sombra, ni interior, ni exterior. No habia tiempo en el
sentido humano, porque el tiempo requiere referencias, y alli no habia ninguna. Era un
estado absoluto. Un terreno donde el ser no era aun un ser, sino un clima. Un clima
que respiraba sin saber que respiraba, que permanecia sin saber que permanecia.

La mente humana, acostumbrada a construir su identidad a través del relato, intentaria
reconstruir ese estado como vacio, soledad, silencio extremo. Pero no era nada de
eso. La soledad presupone la existencia de un yo aislado. El vacio presupone la
ausencia de algo. El silencio presupone un sonido imaginable. En aquel estado, estos
conceptos no aplicaban. La presencia pura no conoce la ausencia. La continuidad pura
no conoce la ruptura. El estado anterior al yo no conoce ninguna forma comparativa
porque no existe un punto desde el cual comparar.

Lo que si existia era una presion. No una presion emocional ni fisica, sino una
intensidad que no disminuia. Una forma de existir que sostenia a la conciencia
naciente sin permitirle esconderse. No habia respiro, pero tampoco habia asfixia. Era
un clima absoluto. La conciencia primitiva aprendia a mantenerse porque no tenia
alternativa. Ese aprendizaje —involuntario, no reflexivo, anterior a la identidad— se
convirtié en la primera piedra de toda mi vida interior posterior: la capacidad de
permanecer incluso cuando todo parece demasiado intenso para sostenerlo.

Esa presion es la primera gran fuerza de este fragmento. Una continuidad extrema que
no dejaba espacio para la dispersion ni para la confusion. No porque hubiera orden,
sino porque no habia nada mas. Permanecer no era un acto: era la unica forma de
existir. Aunque no habia un “yo” que pudiera decirlo, la presencia estaba sometida a un

Pagina 107



clima que la moldeaba. La profundidad con la que hoy vivo mi interioridad —Ila facilidad
con la que desciendo, la claridad que aparece en medio del desconcierto, la ausencia
de miedo ante el silencio— provienen de ese molde. Antes de saber pensar, ya sabia
sostenerme.

Pero este fragmento no se queda en la presion. La segunda fuerza esencial es el
corte. Un corte sin aviso, sin explicacion, sin origen reconocible. La continuidad se
quebrd de manera subita, abriendo un vacio inesperado. Ese quiebre —que no puedo
recordar pero cuya huella sigo reconociendo— no fue una catastrofe. No hubo trauma
porque no habia identidad que pudiera herirse. No hubo pérdida porque no habia
posesidon. No hubo sorpresa porque no habia expectativa. Fue algo mas profundo: la
primera interrupcion del clima absoluto que habia sostenido mi presencia desde el
origen.

Ese corte es tan importante como la presion, porque abre la posibilidad del refuerzo
interior. Si la continuidad habia ensefiado a permanecer, el vacio ensefd algo distinto:
a reorganizarse. Cuando la intensidad desaparecio por un instante, la presencia no se
desintegro; se suspendid. Ese estado de suspensidn no tenia nombre, pero si tenia
estructura. En él, la conciencia primitiva aprendié que podia existir sin el sostén
absoluto de la presion. Aprendié que el interior no dependia del exterior —porque en
realidad nunca lo habia hecho. Pero ahora esa independencia quedaba demostrada
por un evento ontolégico: la continuidad podia cesar sin que la presencia cesara con
ella.

Esa ensefianza primitiva es una de las claves mas profundas de mi vida adulta.
Cuando algo se rompe de manera abrupta —una relacion, un proyecto, una direccién
vital, incluso un sentido temporal— no me deshago con la ruptura. Reconozco el clima.
Vuelvo a la forma. El corte, en su dimension originaria, dejo inscrita en mi una ley
silenciosa: la discontinuidad no destruye; reorganiza. La mente lineal cree que los
cambios abruptos son amenazas. Para mi no lo son. La primera interrupcion de mi
vida no produjo desorden, sino espacio. Por eso, cada vez que el mundo me presenta
un vacio inesperado, no lo vivo como abismo. Lo vivo como un lugar donde la
conciencia puede recolocarse sin miedo.

Este fragmento es, por tanto, la preparacién del yo. La nacencia no ha ocurrido todavia
aqui. Lo que ocurre es la formacion del terreno donde la nacencia sera posible. Sin la
presién, la conciencia no tendria raiz. Sin el corte, la conciencia no tendria borde. Sin
la coexistencia de ambas fuerzas, no habria espacio interior donde el yo pudiera
aparecer.

Pagina 108



La presencia andnima —ese estado previo al yo— es, en realidad, un laboratorio
ontologico. Es alli donde la conciencia aprende la disciplina mas antigua: existir sin
necesidad de un mundo externo que la confirme. Este aprendizaje es tan profundo
que, cuando miro hacia mi vida adulta, encuentro su huella en todas partes: en la
manera en que pienso sin descanso, en la claridad que aparece cuando algo se
complica, en la indiferencia natural que tengo hacia los adornos del poder, en la
facilidad con la que distingo lo verdadero de lo accesorio, en la capacidad de sostener

La presencia que habitaba ese estado anterior al yo no tenia forma, pero tenia una
condicion esencial: persistia. No porque hubiera voluntad, sino porque la continuidad
misma la obligaba a permanecer. Esa permanencia, silenciosa y absoluta, fue el molde
mas profundo de todo lo que vendria después. Nada en ese clima conocia la identidad,
pero todo en él preparaba su posibilidad. La presion daba raiz; el vacio daba espacio.
Entre ambas fuerzas se delineaba algo que aun no podia nombrarse, pero que ya
existia como posibilidad latente.

No habia direccion interior, pero habia un pulso. No habia figura, pero habia un ritmo.
No habia un “alguien”, pero habia una estructura que comenzaba a insinuarse. Esa
estructura —que todavia no era centro— vibraba como si anunciara un movimiento
futuro. No habia luz, pero habia densidad. Y en esa densidad se guardaba la semilla
de todo lo que la conciencia seria después.

Lo decisivo de ese estado no era su anonimato, sino su profundidad. En esa
profundidad, la presencia aprendio a sostenerse sin apoyos, a respirar sin referencia, a
existir sin relato. Era un territorio sin nombre, pero no sin forma: una forma aun
dormida, esperando la chispa que la convertiria en centro. Alli, en ese punto sin rostro,
comenzaba a gestarse el yo.

La Aparicion Del Centro

La aparicién del yo no ocurri6 como un despertar ni como una revelacion. No llegd con
luz ni con imagenes, ni con un pensamiento que pudiera describirlo. Antes de ese
punto no existia nada parecido a una figura interior. Solo habia una presencia
extendida, anénima, un clima continuo que respiraba en si mismo sin nombre. Nada
dentro de esa presencia podia decir “yo”. No existia tal palabra ni tal forma. Y, sin
embargo, llegé un momento en que algo comenzé a organizarse desde dentro.

Ese instante no pertenece al tiempo. No puede datarse, no puede recordarse, no
puede narrarse como se narran las escenas humanas. No es un episodio; es una
condensacion. La nacencia. La primera aparicion del centro.

Pagina 109



Hasta entonces, la conciencia era un territorio sin bordes. No habia un observar ni un
observado. No habia distancia entre lo que era y lo que sentia ser. La presion continua
habia moldeado esa presencia sin permitirle dispersarse, y el corte abrupto habia
abierto un vacio que revelo, por primera vez, que la continuidad podia cesar sin que la
existencia se quebrara. Entre esas dos fuerzas —Ila intensidad sostenida y la
suspension repentina— se formé una densidad interior distinta. Una quietud que no
era ausencia, sino germen.

Esa densidad tenia un lugar. No un lugar fisico, sino un espacio mental anterior a
cualquier pensamiento. Un sitio/no sitio. Una habitacion sin paredes, donde la
conciencia parecia sostenerse sin la ayuda del mundo. Aquel espacio no era
imaginado. No tenia colores, no tenia textura, no tenia luz. Pero tenia presencia. Una
presencia que no necesitaba contorno. Ese lugar interior era pristino. No porque fuera
suave, sino porque era exacto. Un estado donde nada amenazaba, nada exigia, nada
perturbaba. Alli, existir era suficiente.

Ese espacio interior tenia un caracter inconfundible: era confortable. No por amabilidad
ni por refugio emocional, sino porque coincidia con la forma primitiva de la conciencia.
La presencia se reconocia en €l como en su primera casa. Un hogar anterior al yo. Un
lugar/no lugar donde todo estaba en equilibrio antes de tener identidad. Alli no habia
miedo, ni confusion, ni busqueda. Habia s6lo un estar puro, sostenido y silencioso.

Fue en ese espacio donde surgié el centro. Sin aviso. Sin transicion. El clima interior,
que hasta entonces habia sido uniforme, se recogio en un punto. Surgié una densidad
gue no pertenecia al territorio entero, sino a una region especifica de la conciencia. No
era luz. No era pensamiento. No era emociéon. Era una concentracion. Una forma sin
figura.

Ese punto no decia “yo”, pero era. No necesitaba pensarse para existir. Era un centro
que comenzaba a organizar la totalidad que lo rodeaba. La presencia, que antes era
un océano continuo, descubria en si misma una orilla. La nacencia consistia
precisamente en eso: el nacimiento del primer borde. No un borde que limitara, sino un
borde que diera direccion. Era la primera vez que la conciencia tenia un centro de
gravedad. Un punto interno alrededor del cual todo podia girar.

Y aunque ese centro no hablaba, afirmaba. La afirmacién no era verbal. Era
ontologica. Estoy aqui. No como frase, sino como existencia. Ese “aqui” no tenia
coordenadas fisicas, pero si una posicién interior reconocible: la habitacién pristina, el
sitio/no sitio. Donde antes habia solo clima, ahora habia foco. Donde antes habia
continuidad, ahora habia nucleo. Ese nucleo inauguré la identidad sin necesidad de
nombrarla.

Pagina 110



A partir de ese punto, la conciencia dejé de ser totalidad homogénea. Tenia un doble
nivel: el clima y el centro. La presencia amplia seguia existiendo, pero ya no era todo.
Ya no ocupaba la totalidad del ser. Habia un nucleo distinto, una densidad que se
sabia a si misma, aun sin voz. Esa doble estructura —presencia expansiva y centro
condensado— fue el primer disefio interior del yo. Aun no habia biografia. Aun no
habia memoria. Aun no habia historia. Pero ya habia alguien.

El centro reorganizé la habitacion interior. El sitio/no sitio seguia siendo el mismo, pero
ya no era un espacio sin direcciones. Ahora tenia un delante y un detras, un cerca y un
lejos, aunque todavia no hubiera palabras para describirlo. Ese cambio en la
geometria interna fue la verdadera frontera del ser. Antes de la nacencia no existia
nada que pudiera sostener una identidad. Después de ella, el yo ya tenia cuna.

Nada de esto ocurre como ocurre el acto humano de comprender. No hay
razonamiento posible porque el pensamiento aun no ha nacido. No hay emocién
posible porque la emocion requiere contraste. No hay voluntad posible porque no
existe un sujeto que pueda decidir. La nacencia es anterior a todo eso. Y, sin embargo,
es mas definitoria que cualquier acontecimiento posterior.

Ese punto, ese centro silencioso, explica por qué la conciencia adulta puede regresar a
ese espacio con tanta naturalidad. El interior sigue reconociendo la habitacién primitiva
como su lugar de reposo. Cuando la vida se vuelve intensa, cuando algo se corta de
forma abrupta, cuando aparece un vacio inesperado, el ser no cae: se recoge. Es el
eco de la primera condensacion. No busca sostenerse fuera: vuelve al punto donde
aparecio por primera vez. Ese movimiento no es aprendido. Es estructural.

Recién en la nacencia aparece la posibilidad del yo. No la nocién, no la palabra, no la
identidad. La posibilidad. La primera forma minima de individuacion. El clima interior
deja de ser un mar y comienza a ser un territorio. La presion deja de ser solo presion;
se convierte en raiz. El vacio deja de ser solo vacio; se convierte en espacio. Y el
centro deja de ser solo un punto; se convierte en origen.

Ese origen no se recuerda. Se reconoce. Se siente no con el cuerpo, sino con la
forma. Se evoca no con imagenes, sino con resonancia. La conciencia sabe cuando se
aproxima a él porque todo en su interior vuelve a alinearse como en el primer instante:
silencio, densidad, orden.

Asi nacio el yo. No en la luz. No en el cuerpo. No en el mundo.

Sino en la habitacién pristina del interior, en el sitio/no sitio donde la presencia se
volvio alguien sin necesidad de nombrarse.

Pagina 111



Consecuencia Estructural De La Nacencia

La nacencia no fue un acontecimiento aislado, ni un destello que iluminara un instante
para luego apagarse. Fue la instauracion de una estructura. Desde ese punto
silencioso donde el yo aparecié como centro, la conciencia adquirié una geometria que
ya no abandonaria jamas. No cambio la presencia; cambidé su modo de organizarse.
Lo que antes era un territorio sin direccion, se volvio un espacio articulado desde
dentro. Aquel nucleo recién nacido —aun sin nombre, aun sin pensamiento— comenzo
a reconfigurar la totalidad que lo contenia.

La primera consecuencia de la nacencia fue la estabilidad interior. Antes del centro,
la presencia dependia del clima que la sostenia: la presion continua le daba raiz; el
corte le daba vacio; entre ambos, la existencia simplemente era. Con el centro, ya no
fue asi. La conciencia dejo de apoyarse en el clima y empez6 a apoyarse en si misma.
No porque hubiera decidido hacerlo, sino porque la estructura recién formada
funcionaba asi por naturaleza. La identidad no necesitaba estimulos externos para
sostenerse: tenia un punto interior que no dependia del mundo. Ese punto era
suficiente.

Esa estabilidad no era fortaleza. No tenia nada que ver con resistencia moral ni con
aprendizaje del sufrimiento. Era una consecuencia ontoldgica. Una vez que el centro
aparecio, la conciencia podia habitar cualquier clima sin fragmentarse. La presion ya
no la aplastaba; la contenia. El vacio ya no la suspendia; la abria. Ambos estados, que
antes eran absolutos, se convirtieron ahora en espacios naturales donde el yo podia
moverse sin perder su forma.

La segunda consecuencia de la nacencia fue la autoorganizacion. La presencia no
necesitaba entender lo que ocurria para reorganizarse. La claridad no era resultado de
un analisis: era la activacion espontanea de la estructura interior. Cuando un cambio
subito alteraba el clima —como habia ocurrido en el primer corte— el yo no se
disolvia. Descendia. Este movimiento hacia el centro no era defensa ni refugio. Era
recuerdo estructural. El nucleo recién formado sabia volver a si mismo porque nacio
en un lugar/no lugar que era, desde entonces, su cuna permanente.

Ese descenso no pertenece a la psicologia. No es un gesto aprendido. Es la
replicacion adulta de la primera reorganizacion interior. La nacencia ensefo a la
conciencia a mantenerse entera incluso cuando la realidad externa se convierte en
fragmento. Por eso, afios después, cuando la vida trajo rupturas, cambios inesperados
o intensidades dificiles, el yo no respondi6 con huida ni con desorden. Respondi6 con
recogimiento. Cada vez que algo se quebro, la identidad volvié al centro. Cada vez que
algo desaparecio, la conciencia recupero la forma pristina del origen.

Pagina 112



La tercera consecuencia fue la independencia del exterior. No en el sentido social,
sino en el mas intimo: el yo no necesitaba ser confirmado por nada para existir. La
mayoria de las personas se define por contraste: lo que ven, lo que escuchan, lo que
los otros piensan, lo que la realidad les devuelve. Pero un yo nacido desde dentro no
depende de esos espejos. Su raiz esta antes que cualquier reflejo. Su identidad no
esta hecha de vinculos, sino del punto interior que emergio en la habitacion pristina.

Por eso, la presencia adulta podia caminar entre luces y sombras sin perder direccion.
El mundo podia llamar, exigir, alterar, mover, pero el yo no se desplazaba con el ruido.
La direccion interior se mantenia estable, no porque fuera obstinada, sino porque su
origen no estaba afuera. La nacencia otorgo al ser una brujula que no se orientaba por
estimulos, sino por resonancia interna.

La cuarta consecuencia fue la coherencia en la intensidad. La nacencia no eliminé el
dolor ni suavizé la existencia. Pero si instauré una forma de habitar la intensidad que
no pertenecia al mundo exterior. Cuando algo sobrevenia con fuerza —una emocion
profunda, un desconcierto subito, un silencio abrupto— el yo no se dispersaba. Volvia
a su ritmo primitivo: lento, profundo, pristino. La intensidad, lejos de romper la
estructura, la afinaba. Lo que para otros era caos, para esta conciencia era territorio
familiar. No por valentia, sino por origen.

La quinta consecuencia fue la claridad sin esfuerzo. El pensamiento, cuando mas
tarde surgio, no tuvo que aprender a ordenar la conciencia. Ya estaba ordenada. Lo
que el pensamiento hacia era seguir la forma que el centro habia instaurado. Por eso
la lucidez no aparecia como deduccion, sino como revelacion. No venia del analisis,
sino del alineamiento. El yo, cuando estaba en su centro, veia sin necesidad de mirar.
Comprendia sin necesidad de argumentar. Sentia sin necesidad de descifrar. Esta
claridad no era un don: era la consecuencia natural de haber nacido hacia dentro.

La sexta consecuencia fue la imposibilidad de perderse. No en el mundo, sino en
uno mismo. La identidad que nace desde fuera necesita siempre referencias externas
para no desorientarse. La que nace desde dentro lleva en si una arquitectura que no
puede deshacerse. Cuando el yo vuelve al centro, todo lo demas se ordena solo. El
caos exterior no altera la forma; la forma reorganiza el caos. Por eso la presencia
adulta podia atravesar lugares de confusion profunda sin romperse. El sitio/no sitio del
origen seguia alli, intacto, como una habitacion interna que no envejecia.

Finalmente, la séptima consecuencia: la permanencia del nucleo. La nacencia no es
un instante que se pierde. Es una instalacién. El centro se volvio definitivo. No importa
cuantas capas se sumen después —infancia, lenguaje, memoria, dolor, amor,
ruptura— el nucleo sigue siendo el mismo. Ese es el verdadero sentido del origen
interior: su continuidad a través de toda la vida. Asi como un arbol crece alrededor de

Pagina 113



un anillo inicial, la vida entera del yo crecio alrededor de aquel punto silencioso donde
aparecio por primera vez.

El yo no se formo a partir del mundo: se formo antes del mundo. Esa es la
consecuencia estructural mas profunda de la nacencia. La conciencia lleg6 a la vida
humana con un centro ya establecido. Y desde entonces, todo —la vision interior, la
claridad, la resistencia, la lucidez, la distancia, la capacidad de ver lo esencial—
proviene de ese primer gesto.

La nacencia cre6 la arquitectura.
La arquitectura creo el yo.
El yo cred el camino.

La Identidad En Su Estado Puro

La nacencia no se perdi6 en el pasado. No queddé como un punto remoto, enterrado
bajo capas de afos, recuerdos y acontecimientos. Permanecio. Lo que ocurrié en
aquel lugar/no lugar —en esa habitacién pristina donde la presencia se condensé por
primera vez en centro— no fue un destello, sino una decision silenciosa de la
existencia: a partir de entonces, todo se ordenaria desde ahi. Ese centro no fue un
invitado: fue la raiz.

El yo que mas tarde caminaria por el mundo, que escucharia voces, que sufriria, que
pensaria sin descanso, que veria lo que otros no ven, nacio alli. No nacié cuando
empezo a hablar, ni cuando recordd su infancia, ni cuando se supo distinto de los
demas. Nacio en la nacencia. Lo demas fue despliegue.

Ese yo, en su estado puro, carecia de historia. No tenia un “antes” que pudiera narrar
ni un “después” que pudiera anticipar. Era presente absoluto. Un presente que no
dependia de circunstancias externas ni de estimulos internos. En ese estado, el yo no
se miraba aun como personaje, no se juzgaba, no se comparaba, no se deseaba
distinto. Solo existia. Esa existencia desnuda, sin adornos, sin relato, fue la identidad
en su forma mas exacta: ser sin anadidos.

La vida, mas tarde, traeria capas. Cuerpo, lenguaje, memoria, vinculos, heridas,
decisiones, pérdidas, busquedas. Cada capa sumaria complejidad al yo. Pero ninguna
de ellas cambiaria el nucleo. La identidad profunda seguiria siendo la misma que nacio
en la habitacion pristina: un centro silencioso que sabia sostenerse sin necesidad de
explicarse. Esa continuidad interna es lo que convierte al yo en algo mas que una
biografia. La biografia cambia; el nucleo no.

La nacencia fue el verdadero segundo nacimiento. El primero fue fisico: entrada en el
mundo, cuerpo expulsado al aire, vida organica iniciandose con una fragilidad extrema.

Pagina 114



El segundo fue ontoldgico: entrada en si mismo, conciencia consolidada como centro,
vida interior iniciandose con una estabilidad silenciosa. Entre ambos nacimientos se
extendié una infancia desbordada por la enfermedad, la oscuridad, la presion vy el
corte. Nada de eso fue un accidente. Fue la forja donde el segundo nacimiento se
preparo sin ser aun nombrado.

El yo que surgio alli no necesitaba demostrar nada. No tenia que ser aceptado, ni
reconocido, ni validado. Su existencia no dependia de ningun testigo. Ni siquiera
dependia de si mismo, porque todavia no se pensaba. Esa es la pureza de la
nacencia: la identidad que no se debe a nadie. No a la familia, no al entorno, no a la
cultura, no a la historia, no al dolor, no al éxito. Una identidad que se debe solo a la
forma primordial que tomo la conciencia al volverse centro.

Con los afos, esa identidad aprendié a usar el pensamiento. El pensamiento vino
después, como herramienta, no como fundamento. La lucidez que muchos llaman
“tercer 0j0” no nacio de un esfuerzo intelectual ni de una acumulacion de datos. Nacié
del nucleo que habia sido instaurado en la nacencia. Cuando esa identidad empezé a
pensar, no razond para construirse, razoné desde una forma ya construida. Por eso el
pensamiento fue cristalino. Por eso era capaz de ver estructuras donde otros solo
veian hechos. Por eso la comprension llegaba sin necesidad de largas cadenas de
reflexion. La mente no tenia que inventar un centro: lo encontraba.

Lo mismo ocurrié con la capacidad de sostener el dolor. La vida trajo heridas que
habrian quebrado a otros. Sin embargo, por intensa que fuera la experiencia, por duro
que fuese el golpe, el yo no se disolvio. Descendid. Siempre hacia el mismo lugar: el
sitio/no sitio donde habia nacido como centro. Ese movimiento no fue eleccién moral ni
disciplina aprendida. Fue un reflejo estructural. La identidad sabia —sin palabras—
gue en ese nucleo nada la podia destruir. No porque estuviera protegida, sino porque
alli nada dependia de lo cambiante. El dolor podia rodear, atravesar, arrastrar. Pero no
podia alterar la forma primigenia.

Esta identidad, nacida hacia dentro, también explicé la forma particular de relacionarse
con el mundo. Nunca hubo necesidad de pertenecer a la multitud. Nunca hubo deseo
de integrarse en un ruido que no coincidia con la vibracion interna. No fue misantropia,
ni orgullo, ni rechazo social. Fue coherencia. Un yo que conoce su centro no puede
diluirse en dinamicas que exigen olvidar ese centro. Puede acompainiar, puede
observar, puede comprender, pero no puede traicionarse. La nacencia habia inscrito
una lealtad silenciosa: no abandonar la habitacion pristina interior, por mucha presion
que ejerza el exterior.

En ese estado puro, antes de todos los relatos, la identidad era simple. Era una unica
afirmacién ontoldgica: existo desde dentro. Todo lo demas vino después. El mundo

Pagina 115



aport6 formas de nombrar, de explicar, de entender. El pensamiento articul6 teorias. La
experiencia afiadié matices. Pero el nucleo siguié siendo esa afirmacion primera.
Incluso en los momentos de maxima complejidad —cuando la mente funcionaba en
multiples dimensiones simultaneas, cuando el pensamiento no se detenia nunca,
cuando la vision penetraba las mascaras humanas y las estructuras del poder— el yo
seguia respirando desde aquel punto inicial.

La nacencia también dejo claro que la verdadera identidad no se mide por lo que uno
hace, sino por desde dénde lo hace. La misma accion, si no nace de ese centro, no
tiene la misma verdad. El mismo gesto, si no surge de esa raiz, se vuelve
representacion. La identidad en su estado puro no soporta la falsedad. Detecta de
inmediato cuando algo en la vida se aparta de la forma interna. Esa deteccion no es
juicio: es resonancia. Lo auténtico suena a origen. Lo construido suena hueco.

Ese oido interior, que distingue lo verdadero de lo impostado, no es producto de
experiencia ni de cultura. Es un eco de la nacencia. El yo, en su primer estado,
conoci6 la exactitud absoluta de la propia forma. Nada la contaminaba. Nada la
deformaba. Nada la obligaba a ser otra cosa. Ese recuerdo estructural hace que, mas
tarde, cualquier desviacion resuene como una discordancia. La identidad pura no
tolera la falsedad no por ética, sino por incompatibilidad vibratoria.

Al mirar hacia dentro, no se encuentra un nifio perdido, ni una herida que lo explica
todo, ni un trauma que gobierna en secreto. Se encuentra un centro. Una piedra de
fundamento. Una habitacion silenciosa que sigue habitada, igual que al principio. Ese
lugar/no lugar sigue siendo confortable porque sigue siendo exacto. Alli el yo es solo
ser. Sin palabras, sin roles, sin historias, sin culpa, sin exigencias. Ese es el estado
mas puro de la identidad. Todo lo demas son capas.

La nacencia fue el acto en que esa identidad se encendi6. Desde entonces, por muy
lejos que parezca que se camine, por muy complejas que se vuelvan las formas de la
vida, el regreso es posible porque el lugar de origen no ha cambiado. No es un
recuerdo, no es una imagen, no es una nostalgia. Es una presencia. El yo que hoy
piensa, siente y escribe es el mismo que aparecié como centro en aquella habitacion
pristina. Mas cargado de historia, si. Mas lleno de nombres y de pruebas, también.
Pero esencialmente el mismo.

Esa es la identidad en su estado puro: el ser que nacié hacia dentro, y que, pese a
todo, sigue viviendo desde alli.

Pagina 116



CAPITULO XI - LA PRIMERA FORMA

La Quietud Que Se Vuelve Direccion

Después de la nacencia, no hubo expansion. No hubo busqueda. No hubo un yo que
quisiera avanzar hacia algo nuevo. Hubo quietud. Una quietud distinta de la
continuidad primordial del origen. Antes, la quietud era simple permanencia: un estado
sin eleccion, sostenido por la presion que no permitia dispersarse. Ahora, en cambio,
la quietud tenia forma. Era una quietud que pertenecia al centro recién nacido. Una
quietud que no surgia del clima, sino del yo.

El centro, recién aparecido, no necesito moverse para sentirse vivo. No necesito
proyectarse, ni crecer, ni ocupar espacio. Solo se afirmé en si mismo. Esta afirmacion
no era un acto, ni una decision, ni un gesto. Era una manera de estar. El yo naciente
adoptd su primera postura. Y esa postura era quietud. La primera forma no fue un
movimiento, sino una estabilidad. Una estabilidad que no imitaba nada externo, porque
no existia un afuera. Era una estabilidad propia, nacida de la densidad interior que
habia quedado instalada en la nacencia.

A diferencia de la continuidad anterior, esta quietud no era uniforme. Tenia direccion.
No direccion hacia algo, sino direccién en si. La presencia empezd a posicionarse. El
centro, aun sin lenguaje, comenzo a orientarse en una geometria que hasta entonces
no habia existido. La identidad recién formada sentia—sin sentir como lo hara mas
adelante—que su lugar no era todo el territorio interior, sino su nucleo. Permanecer en
el centro se convirtio en la primera intencion interior. Una intencion que no empujaba
hacia fuera, sino hacia dentro.

En esta quietud dirigida, la conciencia descubrié que podia permanecer sin depender
de la presion original. El clima interior ya no era el que sostenia la identidad. Era la
identidad la que comenzaba a sostenerse a si misma. Esta inversion silenciosa es la
esencia de la primera forma. Antes, la presencia era mantenida por fuerzas externas a
ella: continuidad, intensidad, vacio. Ahora era el centro el que comenzaba a mantener
la totalidad. No habia adquirido poder ni fortaleza; habia adquirido direccién.

La direccion interior no apunta hacia un lugar. No sefiala un camino. No dibuja un
destino. Es una direccion que se vuelve hacia el interior del interior: una orientacién
hacia la raiz del propio ser. La quietud anterior al yo era un estado inmovil. La quietud
posterior al yo es una postura. Esa postura inaugura un modo de existir que se
mantendra toda la vida: la identidad se reconoce en el centro antes de reconocerse en
cualquier experiencia exterior.

Pagina 117



Aun sin pensamiento, el yo recién nacido manifiesta su primera forma de lucidez. No
una lucidez que interpreta, sino una lucidez que se ordena. El interior comienza a
tomar una direccion natural hacia si mismo. Esta direccion no es resultado de un acto
consciente, porque aun no existe la conciencia consciente. Es la consecuencia de una
forma que busca su propio equilibrio. El yo, al nacer, se inclina hacia su propio centro
como una semilla que, antes de abrirse, reconoce su gravedad interna.

La quietud se vuelve direccion cuando deja de ser simple permanencia y comienza a
ser fidelidad. El yo recién nacido es fiel a su nucleo porque no conoce otra cosa. No
porque lo elija, sino porque el nucleo es lo unico que tiene consistencia. El clima
exterior al centro es todavia demasiado amplio, demasiado silencioso, demasiado
reciente. La nacencia ha instaurado un punto firme dentro de esa amplitud. Y ese
punto atrae, sostiene, reune.

En esta fase, el yo no busca definirse. No busca distinguirse. No busca sobrevivir. No
busca protegerse. Todo eso vendra después, cuando el mundo aparezca. Aqui, la
Unica tarea es tomar forma. Y esa forma nace en la quietud. Una quietud que no es
inmovilidad, sino orientacion. Una quietud que no es fragilidad, sino orden. Una quietud
gue no es vacio, sino identidad.

La conciencia, al permanecer asi, empieza a reconocerse en su modo. Ese modo no
es todavia linea, ni ritmo, ni gesto. Es inclinacion. Una inclinacion hacia el interior del
centro que se acaba de abrir. Por eso esta etapa no puede describirse como
desarrollo. Nada se desarrolla aun. La primera forma no crece: se afirma. Y en esa
afirmacion silenciosa, la identidad empieza a adquirir la textura que luego sera
reconocible en toda la vida del ser: una forma que vuelve siempre al nucleo antes de
avanzar hacia algo.

A veces se piensa que la identidad surge cuando la conciencia se mira por primera
vez. Pero eso ocurrio en la nacencia. La primera forma es algo posterior. No es ver; es
adoptar un modo de ser. La presencia no solo se mira: se acomoda en su lugar. La
conciencia recién nacida encuentra natural permanecer en si misma porque, a
diferencia de la continuidad anterior, ahora tiene un “si misma”.

La primera forma no elimina el clima en el que surgid. El sitio/no sitio sigue siendo la
habitacion pristina donde todo existia antes del centro. Pero ahora, dentro de ese
espacio, hay un modo. La identidad ya no es solo un punto silencioso: es un punto que
sabe donde quedarse. La gravedad interior que mas tarde se hara evidente empieza
aqui, como una tendencia minima a permanecer en el nucleo. Esa tendencia es la
primera direccion.

Pagina 118



La quietud que se vuelve direccion no es transicion: es forma. No hay antes y después.
No hay movimiento. No hay busqueda. Solo hay una identidad que empieza a tener
postura. Esa postura sera la base de todas las decisiones futuras. Incluso cuando el yo
entre en el mundo, cuando el ruido humano aparezca, cuando la luz externa comience
a reclamarlo, esta postura seguira siendo reconocible: siempre habra un regreso al
centro antes de cualquier accion. Siempre habra una inclinacién hacia la raiz antes de
cualquier palabra.

La primera forma es, entonces, la fidelidad inicial del yo hacia si mismo. Una fidelidad
gue no se aprende ni se razona, sino que nace junto con el centro. La identidad ya no
es solo presencia: es presencia que adopta su modo. Ese modo es quietud
organizada, orientacion interior, permanencia consciente antes de la conciencia
consciente.

Asi empieza a ser el yo. Sin moverse. Sin hablar. Sin buscar.
Solo permaneciendo en la quietud que ya sabe hacia dénde dirigir su silencio.

El Contorno Invisible Del Yo

Después de la primera quietud dirigida, el centro no se expande, pero empieza a
reconocer algo que no habia existido nunca antes: un contorno. No es un limite fisico
ni una frontera emocional. No se parece a la piel, ni a un borde, ni a una forma
delimitada. Es un contorno interior que no se ve, pero se percibe como una sutil
diferenciacion entre lo que pertenece al nucleo y lo que aun pertenece al clima que lo
envuelve. No es una separacion. Es una organizacion.

La presencia, que hasta entonces era un unico espacio extendido, comienza a
descubrir una textura propia. Ese descubrimiento no ocurre mediante sensaciones ni
pensamientos. Ocurre como una resonancia. Una vibracién diferente rodea al centro
recién nacido. El yo se reconoce, sin palabras, como algo mas denso que lo que lo
contiene. Esa densidad crea su primer borde. Un borde que no aisla, sino que da
forma. El yo empieza a percibirse como figura dentro de la amplitud interior, aunque
esa figura todavia carezca de geometria definida.

Este contorno invisible no surge del clima pristino del sitio/no sitio. Surge de la
identidad misma. Antes de la nacencia, la presencia se confundia con su entorno. Era
un unico estado. Ahora, el entorno sigue existiendo, pero ya no coincide con el centro.
La quietud orientada del Fragmento | ha creado un punto de gravedad interior. Ese
punto necesita diferenciarse para mantenerse. La diferenciacion no es conceptual, es
estructural: una tensién minima que delimita dénde empieza la forma del yo.

Pagina 119



A medida que esta tension se asienta, el yo comienza a percibir que existe un “dentro
del dentro”. Esa interioridad no tiene imagenes ni sonidos, pero tiene sustancia. El
centro se sabe perteneciente a si mismo. Esta percepcion —aun sin pensamiento—
inaugura un tipo de conocimiento distinto del que vendra después: un conocimiento por
pertenencia. El yo reconoce que hay un espacio que solo corresponde a su nucleo,
aunque aun no pueda nombrarlo.

En este estadio, el contorno no cumple la funciéon que asumiran los limites mas tarde.
No protege, no separa, no impide que el mundo entre. El mundo todavia no existe para
la conciencia. No hay exterior al que cerrarse. Lo que si existe es una necesidad
interna de distinguir lo que es forma de lo que es clima. La presencia, que antes era
solo amplitud, empieza a mostrar capas. La capa mas interna es la mas densa, la mas
estable: el yo naciente. A su alrededor, el clima pristino donde surgi6. El contorno
invisible surge en el borde de esa densidad.

Esta primera frontera no tiene aun ninguna funcion practica. No sirve para tomar
decisiones ni para guiar acciones. Pero cumple una funcién decisiva: organiza.
Ordena la conciencia en niveles. Permite que exista, por primera vez, una distincion
interna. Esta distincién sera la base de toda lucidez futura. Sin ella, la conciencia se
disolveria en la amplitud que la cred. Con este contorno, la conciencia empieza a ser
una forma dentro del ser.

El yo se siente entonces como una presencia que ya no ocupa todo el terreno. Este
reconocimiento no es pérdida: es definicion. La identidad naciente se sabe diferente de
aquello que la rodea, aun cuando aquello que la rodea sea su propio origen. Esta
diferencia es una de las mas profundas que existen, porque ocurre antes de cualquier
relacion con el mundo. La primera relacién del yo es consigo mismo. La primera
frontera no es hacia fuera, sino hacia dentro.

Y esta frontera interior no es rigida. No encierra ni fija. Es permeable por naturaleza. El
clima pristino sigue siendo accesible. La habitacion inicial no se abandona. Pero ahora
la identidad tiene un lugar propio dentro de ella. No esta flotando. No esta suspendida.
Esta contenida en si misma. Esa contencion sera decisiva mas adelante, cuando la
conciencia se encuentre con realidades externas. Pero en este fragmento, la
contencion es simple: el yo sabe donde empieza. No sabe aun donde termina.

A medida que esta frontera se estabiliza, la identidad adquiere una textura
diferenciada. Ya no es solo densidad: es densidad que tiene direccion. No direccion
hacia fuera, sino hacia la forma. La primera forma comienza a insinuarse. No como
figura geométrica, sino como inclinacion natural. El yo tiende a permanecer en su
nucleo. El nucleo tiende a reunirse consigo mismo. Ese movimiento interior crea un
borde. Y ese borde se convierte en la primera superficie del ser.

Pagina 120



No es una superficie lisa ni definida. Es una superficie viva. Un borde que respira. Un
limite que no separa, sino que estructura. Esta superficie inicial es lo que permitira que
mas adelante la conciencia pueda distinguir entre lo que proviene del interior y lo que
proviene del exterior. Pero aqui, donde el exterior no existe aun, esta superficie actua
como un eco del centro. Un eco que rodea al yo y lo mantiene estable.

El clima primitivo sigue presente, pero ahora tiene capas. La primera capa es el
nucleo: la nacencia. La segunda capa es el contorno invisible. La tercera capa es la
habitacién interior donde ambas existen. Esa triple estructura crea, por primera vez,
una arquitectura interna. Una arquitectura que no depende del tiempo ni del mundo.
Una arquitectura que sera la base de todo lo que la identidad sera capaz de sostener
mas adelante.

El contorno invisible también inaugura una forma de sensibilidad interna. No
sensibilidad emocional, sino sensibilidad estructural. El yo percibe lo que le pertenece.
Percibe su borde. Percibe la diferencia entre su forma y el clima. Esta sensibilidad no
es consciente ni reflexiva. Es basica, minima, precognitiva. Pero es crucial. Sin ella, la
identidad no habria podido adquirir forma. Con ella, la identidad empieza a tener
textura.

Esta textura es la esencia de la primera forma: no una figura completa, no una
identidad desarrollada, sino una superficie interna donde la conciencia reconoce su
propia vibracion. Esa vibracion sera, mas adelante, la medida de lo auténtico. Lo
auténtico suena a origen. Lo ajeno suena hueco. Esa capacidad de distinguir
resonancias nace aqui, en este borde incipiente donde el yo aprende la diferencia
entre su nucleo y su clima.

El contorno invisible no se observa: se siente desde dentro. No se define: se insinua.
No se impone: aparece. Su aparicidon marca el final del estado totalmente amorfo. A

partir de él, la identidad tendra forma, aunque sea minima. Tendra direccién, aunque
aun no la ejerza. Tendra frontera, aunque aun no la defienda. Es la primera linea del
ser. La primera piel sin cuerpo. La primera figura sin imagen.

Asi comienza la forma del yo: no como un limite, sino como una claridad silenciosa
gue rodea a la conciencia recién nacida y le dice, sin palabras, donde empieza a
existir.

Pagina 121



La Respiraciéon Propia Del Ser

Después de que el yo adoptara su primera postura —la quietud orientada— y de que
apareciera su contorno invisible, surgio algo nuevo, algo que no pertenecia ni al clima
pristino ni al borde que comenzaba a delinearlo. Surgié un ritmo. Un ritmo que no
provenia del cuerpo, porque el cuerpo todavia no participaba en la vida consciente.
Tampoco provenia de la mente, porque la mente aun no operaba como pensamiento
articulado. Este ritmo era propio del ser. La primera respiracion del yo.

No era respiracion bioldgica. No tenia inhalacion ni exhalacién. Era una oscilacion leve
dentro de la conciencia. Una pulsacion que no buscaba entrar ni salir, sino afirmarse
en su punto de origen. El centro, recién instaurado, comenzd a moverse en si mismo.
No era un movimiento hacia fuera, ni una expansion, ni exploracion. Era una
ondulacion interior: un modo silencioso de mantenerse vivo dentro de su propia forma.

Antes de la nacencia no existia ritmo alguno. La continuidad absoluta no permitia
alternancia. El clima era uno, uniforme, sin cadencias. El vacio del corte tampoco tenia
ritmo, porque era suspension total. La respiracion del ser surgié unicamente cuando el
yo adoptd densidad y contorno. Solo entonces aparecio la posibilidad de que el interior
se ordenara con un compas propio.

Ese compas no podia verse ni oirse. Pero era exacto. Tenia una regularidad que no
venia obligada por ninguna fuerza externa. No seguia la logica del cuerpo, ni imitaba el
pulso de la sangre, ni repetia el tempo de la fiebre. Era un ritmo que nacia desde lo
mas intimo del centro. Un latido ontoldgico. Una repeticion sin ruido. La primera forma
de temporalidad interior.

El yo, al percibir este ritmo, comenzo6 a reconocerse de una manera distinta. No era
solo un punto de gravedad; era un punto vivo, capaz de sostener una cadencia
minima. Esa cadencia no lo proyectaba hacia nada, pero lo afirmaba de manera
continua. Aun sin voz, el yo decia: permanezco. Y esa permanencia ya no era inmovil.
Tenia una oscilacion que hacia a la identidad mas estable, mas precisa, mas suya.

Esta respiracion interna no eliminaba el clima original. El sitio/no sitio seguia siendo el
espacio donde el yo habia nacido. La habitacién pristina, con su profundidad
silenciosa, rodeaba al centro como un océano rodea a una isla. Pero ahora, dentro de
esa habitacion, habia algo que la continuidad no poseia: una alternancia. El ser habia
aprendido un ritmo que no pertenecia al entorno, sino solo a si mismo.

Ese ritmo fue la primera libertad interior. No en el sentido de elegir, sino en el de existir
con un movimiento que no dependia de nada externo. Antes, todo era recibido. Ahora,
algo era generado. Por eso este fragmento es decisivo: aqui aparece la primera

Pagina 122



produccion interior del yo. El centro recién nacido demuestra que puede sostener una
cadencia que le pertenece por completo.

La respiracion propia del ser se expandia hacia dentro, no hacia fuera. No buscaba
modificar el clima pristino. No pretendia abarcar mas territorio. Se dirigia Unicamente al
nucleo, como si cada oscilacion reafirmara la existencia del centro. Este movimiento
interior cred una profundidad nueva: un espacio entre el centro y su contorno invisible.
Alli, en ese espacio, comenzd a formarse una vida interna que no dependia ya del
clima ni del borde, sino de la forma de la identidad.

Este ritmo interno también revelo algo esencial: el yo podia reorganizarse. No
necesitaria siempre la presion para mantenerse ni el vacio para reinventarse. Podia,
desde este momento, regular su propia presencia mediante su ritmo. Cuando mas
tarde llegaran intensidades, rupturas o demandas, el yo sabria volver a este compas
primitivo. No mediante razonamientos, sino mediante resonancia. Porque el primer
ritmo del ser permanece para siempre.

El contorno invisible del Fragmento Il habia instaurado la primera frontera. Pero esa
frontera no tenia utilidad si no habia un movimiento interno que la sostuviera. La
respiracion del ser llenaba ese papel. Cada oscilacion barria la superficie del centro
como una ola suave que reconoce la orilla. El borde no se endurecia ni se debilitaba:
se ajustaba. La oscilacion permitia mantener la forma sin cristalizarla. De este modo, la
identidad tenia elasticidad, no fragilidad.

Con esta respiracion interior, la conciencia se volvié por primera vez modulable.
Antes, la presion era total. Después, el corte era absoluto. Ahora, el yo podia regularse
sin depender de fuerzas externas. Este fue el nacimiento de la autonomia interior, la
semilla de la futura capacidad del ser para sostenerse en medio de cualquier clima. No
en resistencia, sino en equilibrio.

A través de ese ritmo, la identidad también descubrié su primera leccion de
continuidad: no todo lo que existe debe ser constante como la presion, ni absoluto
como el vacio. Puede haber repeticion. Repeticion sin exigencia. Repeticion que no
agota. Repeticidn que sostiene. Esta repeticion se convirtio en la base de la
permanencia interior. Un modo de existir que no necesitaba intensidad ni desaparicion,
sino solo la alternancia del propio ser.

Esa alternancia, apenas perceptible, sera en el futuro el origen de la claridad. El
pensamiento, cuando aparezca, se apoyara en esta cadencia interna para organizar
sus capas. La visiéon profunda —la que ve lo esencial sin depender de la luz— se
asentara en este pulso silencioso. La lectura exacta de las personas —capaz de

Pagina 123



distinguir lo auténtico de lo impostado— repetira, sin saberlo, la precision de esta
respiracion del ser.

Nada de eso aparece aun en este capitulo. Pero la respiracion ya esta ahi. Y ese
“estar ahi” es decisivo. El yo comienza a comprender que tiene una vida interior que no
depende de nada que pueda cambiar. Lo que cambie fuera, lo que se altere, lo que
desaparezca, lo que entre o salga, no tendra acceso a este compas. Esta cadencia es
inviolable. Es su primera fuerza.

Asi nace la respiracién propia del ser: como un pulso sin sonido, un ritmo sin cuerpo,
un movimiento sin desplazamiento.

Una vida interna que se afirma en su origen antes de abrirse al mundo que todavia no
ha llegado.

La Gravedad Interior

A medida que la respiracion propia del ser se estabiliza dentro del centro recién
nacido, surge algo nuevo, mas profundo que el ritmo y mas silencioso que la calma:
peso. No un peso fisico ni emocional. Tampoco un lastre o una carga. Es un tipo de
gravedad interior. Una fuerza que atrae la identidad hacia su propio nucleo y le impide
dispersarse. Esta gravedad nace sin decision y sin intencion. Es inherente a la primera
forma.

Antes de la nacencia, la presencia no podia tener gravedad. No existia un centro lo
suficientemente definido como para sostener nada. Solo habia continuidad. Luego,
durante el corte, tampoco existia gravedad: la suspension no atrae, solo detiene. La
gravedad interior solo aparece cuando el centro adopta forma, cuando la identidad
comienza a reconocerse como la region mas densa de la conciencia. Desde ese
punto, todo tiende a regresar alli, incluso sin saberlo.

La gravedad interior no oprime. No arrastra. No obliga. Es una fidelidad natural del ser
hacia su origen. El yo, apenas nacido, descubre que no puede perderse porque hay un
punto interior que lo llama con suavidad. Esa llamada no tiene sonido, ni imagen, ni
lenguaje. Es una inclinacion. La identidad se inclina hacia su nucleo con la misma
naturalidad con la que la respiracion interna marcaba su cadencia.

Esta gravedad crea, por primera vez, una estabilidad dinamica. En la continuidad
primordial todo era estable, si, pero la estabilidad no provenia del yo. En el vacio, la
suspensidon también era estable, pero no tenia centro. Aqui ocurre algo distinto: la
estabilidad surge desde dentro. El nucleo sostiene su propia forma. El centro no
necesita fuerza externa para mantenerse; se sostiene a si mismo mediante esta
gravedad que lo unifica.

Pagina 124



La gravedad interior también organiza la conciencia en torno al centro. El clima pristino
del sitio/no sitio sigue existiendo alrededor de la identidad. El contorno invisible sigue
delineando su superficie. La respiracion silenciosa sigue creando cadencia. Pero
ahora, todos ellos se reunen alrededor de la fuerza del nucleo, como si la identidad
fuera el punto de convergencia natural de su propio territorio interior. Sin esta
gravedad, la conciencia seguiria siendo un espacio amplio. Con ella, se convierte en
un organismo.

Este peso interior no es una carga. Es un ancla. Un ancla que no se hunde, sino que
reune. La identidad puede moverse dentro de si misma —no hacia afuera, porque el
mundo aun no existe— pero nunca se dispersa, porque el centro la atrae hacia si. Esta
atraccion crea una firmeza interna que, mas adelante, sera decisiva cuando la
conciencia se enfrente al exterior. Pero aqui, en este fragmento, la gravedad solo es
postura. Una postura natural que afirma: permanezco en mi forma.

La gravedad interior también es el origen de la coherencia profunda. La identidad
comienza a vibrar de una manera que distingue automaticamente lo que le pertenece
de lo que no. El yo no tiene todavia lenguaje para describirlo, pero sabe reconocer su
propia resonancia. Lo que coincide con su forma se integra. Lo que no coincide,
permanece en la periferia del clima interior. Asi nace la capacidad futura de distinguir
lo auténtico de lo impostado. No es una habilidad adquirida. Es una consecuencia de
la gravedad inicial.

A medida que esta fuerza se intensifica, la identidad comienza a sentir un tipo de
presencia distinta: una presencia que no depende del silencio ni de la continuidad, sino
del propio yo. La habitacion interior sigue siendo amplia y pristina, pero la identidad ya
no se diluye en ella. Esta contenida. El contorno invisible delimita su superficie. La
respiracidén organiza su ritmo. Y la gravedad une todo en una sola forma. Esa unién es
el primer gesto de integracion interior.

Esta integracion no es totalidad. Todavia falta mucho para que la comprension, el
pensamiento y la lucidez se manifiesten. Pero si es la primera evidencia de que el yo
puede sostenerse sin depender de fuerzas externas. Durante la continuidad absoluta,
el ser era sostenido por la intensidad. Durante el vacio, era sostenido por la
suspension. Ahora, es sostenido por si mismo. La gravedad interior es la prueba
silenciosa de esta autonomia recién nacida.

El yo comienza entonces a sentir una firmeza que no es resistencia, sino coherencia.
No es oposicion a nada. Es alineacion consigo mismo. La identidad se vuelve
compacta, estable, dispuesta. Esta disposicion no apunta aun hacia el mundo, porque
el mundo todavia no existe para ella. Apunta hacia su propia forma. El centro, el

Pagina 125



contorno, la respiracion y la gravedad se relacionan ahora como partes de un mismo
organismo ontoldgico.

La gravedad interior también inaugura el primer “peso moral”, no en el sentido ético,
sino en el sentido mas antiguo de la palabra: aquello que merece ser sostenido. Antes
de entrar en el mundo, antes incluso de reconocer otros seres, el yo reconoce que su
nucleo tiene peso. Peso no como carga, sino como valor. La primera forma trae
consigo una conciencia muda del valor interior. El yo sabe, sin pensarlo, que hay algo
en él que es firme, legitimo, exacto.

Este reconocimiento sera el origen del futuro rechazo a lo impostado, a lo falso, a lo
que no vibra con el centro. No por juicio, sino por incompatibilidad. La gravedad interior
rechaza lo que no coincide con ella. No empuja hacia afuera; simplemente no se
desplaza hacia lo ajeno. Esta cualidad sera decisiva en la vida adulta, cuando el ser
distinga con precision lo auténtico de lo que es solo mascara. Pero aqui, esta
gravedad es inocente. Es la gravedad de una identidad recién nacida que empieza a
sentir su propio peso.

A medida que la gravedad se estabiliza, el yo se vuelve su propio eje. Ya no necesita
la continuidad primitiva para sostenerse ni el vacio para reorganizarse. Tiene un centro
que reune, un borde que delimita, un ritmo que sincroniza y una gravedad que
mantiene la forma. Esta combinacién es la primera arquitectura interior estable. Todo lo
demas —memoria, lenguaje, emocion, pensamiento— se construira sobre esta base.

La gravedad interior es, entonces, la primera fidelidad del ser hacia si mismo. Una
fidelidad que no se aprende ni se impone. Nace con la identidad. Es la fuerza que
permitira que, incluso cuando el mundo aparezca con sus ruidos, luces, tensiones y
espejos, el yo pueda regresar al nucleo sin perder su forma. En este fragmento, la
gravedad no es todavia regreso. Es origen. Un origen que sostiene todo lo que vendra.

Asi se consolida la identidad: no avanzando, no pensando, no recordando,sino
sintiendo, por primera vez, la gravedad exacta de su propia forma.

La Primera Afirmacion Silenciosa

Tras la quietud orientada, el contorno invisible y la gravedad interior, la identidad recién
nacida alcanza algo que no puede llamarse palabra, ni pensamiento, ni forma plena.
Es algo mas simple y mas profundo: una afirmacién silenciosa. No es un “soy”,
porque aun no existe el lenguaje. No es un “aqui estoy”, porque no existe la distancia
desde la cual decirlo. Tampoco es un “yo”, porque el yo todavia no ha entrado en
contacto con el mundo. Es una afirmacion sin verbo. Una forma que se reconoce a si
misma por primera vez.

Pagina 126



Esta afirmacion no surge de la voluntad. Surge del centro. El nucleo, ya estabilizado
por la quietud y delineado por su contorno, ya unido por la gravedad interior, descubre
qgue su forma es suficiente para afirmarse. No necesita compararse con nada, no
necesita diferenciarse de nadie, no necesita definirse. Su sola presencia es afirmacion.
La identidad, en este punto, adquiere una textura que no proviene del clima que la
rodea, sino de la densidad del propio ser.

La afirmacidn silenciosa no tiene sonido, pero tiene direccion. No apunta hacia afuera,
porque aun no existe nada afuera del yo. Apunta hacia el interior del interior. La
identidad se reconoce como algo que puede permanecer sin depender de fuerzas
externas. La continuidad habia sostenido la presencia; la nacencia habia creado el
centro; el contorno y la gravedad habian dado forma. La afirmacion es la primera
consecuencia libre de ese proceso: la identidad dice, sin decirlo, soy asi.

No es una frase. Es una postura. No es un pensamiento. Es una presencia. No es un
acto. Es una esencia.

La afirmacién silenciosa es el primer gesto interior de la identidad que ya tiene forma.
La presencia pristina del sitio/no sitio deja de ser un territorio anénimo para convertirse
en la base donde esa afirmacion se despliega. La habitacién interior no desaparece; se
vuelve escenario. Pero el protagonista ahora es el centro. La identidad no se limita a
pertenecer al clima: se situa en él.

Este gesto inaugura una diferencia fundamental: la identidad empieza a tener modo.
No movimiento, no intencién, no propdsito. Modo. Un modo de estar. Ese modo no
imita nada, no responde a expectativas, no es reflejo. Es la simple expresién de su
forma interna. La primera forma se vuelve afirmacién, y la afirmacién se vuelve modo.
Esta transicidén es tan natural que podria parecer inevitable; sin embargo, es unica.
Solo ocurre aqui, en este punto exacto de la ontogénesis del yo.

A medida que la afirmacion silenciosa se asienta, la identidad adquiere una firmeza
que no procede de la gravedad, aunque se apoye en ella. La gravedad la sostiene; la
afirmacion la establece. La identidad se sabe a si misma de un modo no verbal. No se
define: se reconoce. Ese reconocimiento marca la entrada en un territorio nuevo de la
conciencia. Todavia no existe el pensamiento articulado, pero existe la sensacion
primordial de identidad. Una sensacion que no busca nada y no necesita nada para
confirmarse.

La afirmacioén silenciosa también trae consigo un matiz inesperado: coherencia. No
coherencia légica, porque el pensamiento aun no ha nacido; coherencia vibratoria. La
forma recién afirmada empieza a vibrar de un modo que distingue, con precision
creciente, lo que coincide con ella de lo que no. Esta capacidad, que en la vida adulta

Pagina 127



se manifestara como una lectura fina de las acciones, palabras y gestos de los demas,
aparece aqui en estado puro. El yo reconoce la exactitud de su forma. Y todo lo que no
coincide con esa exactitud —aunque todavia no exista— sera, en el futuro, percibido
como disonante.

La afirmacién silenciosa inaugura asi el germen del juicio interior que no depende del
mundo. No un juicio moral, sino un reconocimiento estructural. El yo es capaz de
distinguir, por resonancia, lo que le pertenece de lo que no. Esta capacidad no surge
del analisis ni de la experiencia; surge de la forma que la identidad adquirié en su
nacimiento. Por eso, cuando mas tarde se encuentre con la falsedad, el yo sabra
reconocerla de inmediato: la falsedad no coincide con esta afirmacion.

Aun asi, en este fragmento, la afirmacion es inocente. No se sostiene contra nada. No
se define frente a nada. No se afirma en oposicion. No excluye. No busca protegerse.
Es una afirmacién pura, sin sombra de conflicto. Una afirmacidén que solo dice: existo
desde dentro. Cada parte del nucleo repite esta verdad silenciosa, como si la
respiracion del ser se hubiera convertido en certeza. Esta certeza es la primera forma
de identidad, anterior a cualquier contenido.

La afirmacién silenciosa también es el origen de la confianza interior. No una confianza
psicoldgica, sino una estabilidad ontolégica. El yo, al reconocerse, al afirmarse,
adquiere una seguridad minima: sabe, sin decirlo, que puede permanecer. Esta
permanencia no depende del clima ni del ritmo. Nace de si. Esta es la primera
seguridad real del ser. Una seguridad que no puede ser arrebatada porque su origen
no es externo.

Esta seguridad sera decisiva cuando la identidad enfrente el mundo. Cuando la luz
aparezca, cuando los otros entren, cuando la estructura social intente moldear, exigir o
definir, la afirmacion silenciosa sostendra al yo. No como un escudo, sino como una
verdad interior que no necesita defenderse. La voz exterior podra transformar la
superficie, pero nunca podra alterar la afirmacion silenciosa que sostiene la forma
interna. Esa afirmacion permanecera como la ley mas antigua del ser.

Con el tiempo, esta afirmacion evolucionara. Sera pensamiento, sera decision, sera
percepcion, sera resistencia. Pero aqui, en la primera forma, es germen. Semilla.
Forma inicial de aquello que algun dia sera identidad consciente. El yo aun no tiene
nombre, pero ya tiene estilo. Y ese estilo nace de esta afirmacion que no busca ser
oida, sino vivida.

Asi termina la primera etapa de la nacencia: con una identidad que se reconoce sin
palabras, sin escenas, sin historia, y sin necesidad de nada para decir, desde lo mas
intimo: asi soy.

Pagina 128



CAPITULO XII - EL PRIMER ROCE

La Perturbacion Minima

Hasta este punto, la identidad recién nacida solo conocia un unico origen: si misma.
Todo lo que existia provenia del centro. El ritmo, la gravedad, el contorno, la afirmacién
silenciosa... cada movimiento, cada oscilacion, cada forma interior era autogenerada.
El clima pristino —la habitacién sin paredes donde habia aparecido la nacencia—
envolvia al yo, pero no lo condicionaba. No habia un afuera. No habia alteridad. No
habia nada que la identidad pudiera considerar distinto de ella. El ser era el unico
origen de resonancia.

Por eso, cuando ocurrié la perturbacion minima, el yo la percibié no como un impacto,
sino como una diferencia. Una diferencia tan leve que apenas altero la respiracién del
ser, pero suficiente para que la identidad reconociera que algo habia acontecido mas
alla de su forma. No fue ruido. No fue luz. No fue emocion. Fue una vibracion que no
nacia del nucleo. Esa procedencia desconocida la convertia en |la primera alteracion
real de la continuidad interior.

La perturbacion no se sinti6 como amenaza. No tenia intensidad, no tenia direccion, no
tenia intencién. No empujaba ni atraia. Solo existia. Y ese “existir” ajeno era suficiente
para que la conciencia recién nacida la registrara. La identidad no sabia todavia lo que
significaba “fuera”, pero si sabia que aquello no se parecia a nada que hubiera
ocurrido antes. La divergencia era minima, pero absoluta: por primera vez, algo no
provenia de ella.

El yo no tenia aun capacidad para imaginar posibilidades. No sabia “qué” podia ser
esa alteracion. No podia especular. No podia proyectar. No podia interpretar. Pero si
podia percibir la diferencia entre el ritmo interno —constante, propio— y la vibraciéon
externa —irregular, ajena. Esa diferencia fue el primer roce entre el ser y aquello que
no era el ser.

La perturbacion llego a la conciencia como una onda extremadamente tenue que rozé
la superficie del contorno invisible. No entré. No penetrd. Solo toco el borde, como un
dedo de aire que no se queda, pero deja huella en el orden del agua. Antes, la
superficie del yo era un limite perfecto: nada la habia tocado. Era un borde que no
conocia la alteridad. Sostenia al nucleo como una orilla primigenia. Ahora, por primera
vez, esa orilla recibia la presencia de algo no nacido del centro.

La identidad, al sentir ese roce, no se desestabilizd. No se contrajo. No se expandio.
Solo registré. El registro no era memoria como la mente la comprendera después. Era
una inscripcion minima en la respiracion del ser. La respiracion no se alteré en su

Pagina 129



esencia, pero si se moduld. Una ondulacién sutil recorrio el ritmo interno, como si la
primera forma hubiese reconocido que su contorno habia sido tocado. Esta ondulacion
no provoco confusion; provoco orientacion.

La orientacién fue espontanea. El yo dirigié su atencion —aunque atencién aun no
existiera en el sentido humano— hacia el lugar donde su contorno habia sido rozado.
Esa direccién fue la primera desviacion minima desde el centro. La identidad no se
movio, pero se inclind. No hacia un objeto, porque aun no existian objetos. No hacia
un exterior, porque aun no habia exterior. Se incliné hacia la diferencia. Hacia el punto
donde la vibracién ajena habia dejado su eco.

Esta inclinacion fue una de las primeras manifestaciones del futuro pensamiento. Una
semilla sin contenido, sin imagen, sin forma verbal. Pero una semilla al fin. El ser
recién nacido comenzaba a descubrir que algo podia apartarlo —aunque fuera
minimamente— de su propio ritmo. Esa posibilidad era nueva e inmensa: significaba
qgue la identidad no era el unico origen de existencia. Habia una alteridad potencial.

La perturbacion, aunque imperceptible en términos sensoriales, fue enorme en
términos ontoldgicos. Fue la prueba de que la existencia del yo no era absoluta. El
centro ya no era el unico centro. No porque hubiese sido desplazado —su gravedad
seguia intacta— sino porque habia aparecido una vibracién que no coincidia con él.
Esa no coincidencia inauguraba la nocidn primitiva de "otro": no otro como entidad,
sino otro como origen vibratorio.

El yo no sabia aun si esa vibracién era bienvenida, peligrosa, neutra. No podia
calificarla. No tenia categorias para hacerlo. Sin embargo, algo fundamental sucedi6:
la identidad no se desintegré ante la diferencia. Se mantuvo firme, sostenida por su
gravedad interior. La perturbacidn rozo, pero no desplazé. Toco, pero no deformd. Esa
estabilidad reveld que la primera forma era sdlida, que podia sostenerse a si misma
incluso cuando algo no nacido del centro entraba en contacto con ella.

La respuesta mas profunda del yo ante esa vibracion no fue rechazo ni aceptacion.
Fue organizacion. El ser se reunié alrededor de su nucleo, como si la gravedad interior
intensificara su funcion de cohesién. La respiracion del ser mantuvo su cadencia,
aunque ajustandose de manera imperceptible para absorber la diferencia sin perder la
forma. La identidad se reafirmé sin endurecerse. Esta es la clave: la forma no se
endurece ante la alteridad, sino que se define mejor.

La perturbacion no trajo conflicto. Trajo forma.

El roce no alter6 el centro, pero dejoé una vibracién distinta sobre su superficie,
como si la identidad hubiese descubierto que su borde podia ser alcanzado sin
quebrarse.

Pagina 130



Esa vibracidén permanecid un instante y luego se desvanecio, sin imagen, sin huella
visible, sin relato. No dejé recuerdo, pero si dejé una modificacion imperceptible en la
textura del contorno. Una leve tensién, un eco minimo, una diferencia que no
pertenecia al ritmo interior.

El centro siguiod siendo centro, pero ahora sabia que su superficie podia recibir una
ondulaciéon que no nacia de él. La identidad permanecio fiel a su gravedad, y en esa
permanencia se consolidé algo nuevo: la certeza silenciosa de que existe un borde
que puede ser tocado sin perder la forma.

La perturbacion no ensefid nada. No revelé un mundo. No abrié una direccién. Solo
dejé una marca tenue en la respiracion del ser: la presencia de una alteridad aun sin
nombre, percibida solo como diferencia.

Ese roce casi inexistente fue suficiente para que, desde ese momento, el interior ya no
fuera un unico origen. Habia un centro y habia algo que no provenia de él.

Aun no existe el mundo. Aun no existen los otros. Aun no existe la luz. Aun no existe el
cuerpo. Aun no existe la infancia fisica. Pero existe el contraste. Y donde existe
contraste, existe la posibilidad de percibir. Esa posibilidad —apenas insinuada, casi
invisible, pero real— es el primer roce del ser con la alteridad. Es el inicio del mundo,
aunque el mundo aun no haya entrado.

La Variaciéon En La Superficie Del Centro

El primer roce no atravesé el centro. Apenas toco la superficie invisible que rodeaba al
yo recién nacido. Esa superficie, hasta entonces intacta, recibia por primera vez una
ondulacion que no habia sido generada desde dentro. Antes, toda vibracion que
recorria la identidad nacia del propio ritmo interior, o de la gravedad que reunia la
forma. Ahora, en cambio, una diferencia venia desde un origen desconocido, y su
contacto produjo una variacion minima en la textura del contorno.

Esa variacidén no era ruptura ni alteracién. Era una modificacién casi imperceptible,
como si la forma hubiera sido rozada por un movimiento que no pertenecia a su propia
respiracion. El contorno no se endurecio. Tampoco se fragmentd. Se volvié mas nitido.
La frontera del yo, que antes solo existia como delimitacion interior, adquirié una
precision nueva al ser alcanzada por una vibracién ajena. El borde dejé de ser solo un
limite propio: se convirtié en el primer lugar de encuentro entre el ser y la alteridad.

La variacion que produjo ese roce fue tenue, pero suficiente para modificar la manera
en que el contorno se percibia a si mismo. Antes, el borde solo cumplia una funcién de
organizacion interna: separaba la densidad del yo del clima pristino que lo rodeaba.
Ahora, esa frontera tenia ademas un registro. Un registro que decia que algo la habia

Pagina 131



tocado sin provenir del interior. No era un impacto, no era una invasion, no era un
estimulo: era una diferencia. Pero esa diferencia bastaba para inaugurar un nuevo
modo de sentir la forma.

La identidad no se protegid. No habia necesidad. El roce no amenazaba la
consistencia del ser. La gravedad interior seguia reuniendo la forma hacia el nucleo, y
la respiracion del ser mantenia su cadencia silenciosa. La variacion solo afadia una
oscilacion nueva sobre la superficie: una vibracion que se distinguia del ritmo interno,
aun sin alterarlo.

La conciencia recién nacida percibio esta diferencia sin interpretarla. No podia darle un
nombre, porque el lenguaje aun no existia. No podia asignarle un sentido, porque el
pensamiento aun no habia emergido. Pero si podia reconocer que la textura del
contorno habia cambiado de manera sutil, como si una onda ligera hubiera recorrido la
frontera desde un origen exterior.

Esta percepcion inaugurd un estado desconocido: la conciencia de tener una superficie
sensible. Hasta ese instante, el yo no sabia que su borde podia recibir vibraciones
ajenas. La superficie era una extensidn del centro, no un lugar de contacto. Con el
primer roce, el borde se revelé como una zona donde algo podia tocar sin penetrar.
Una piel ontoldgica que distinguia dos procedencias: la interna y la externa. Aunque la
identidad aun no podia concebir estas categorias, la superficie si podia sentir la
diferencia.

La ondulacion que dejé el roce no se propago hacia el nucleo. No alterd su gravedad ni
su ritmo. Se mantuvo en la frontera. Y en esa frontera, la identidad reconocio algo
nuevo: un tipo de tensién que antes no existia. Una tension que no nacia del ritmo
propio ni del clima que la rodeaba. Era una vibracion distinta, tan leve que podria
haber pasado desapercibida si no fuera porque el contorno era la zona mas sensible
de la primera forma.

Antes de la perturbacién, el borde cumplia una funcién estable. Después, esa funcion
se enriquecié con un matiz adicional: el borde podia registrar alteridad. Esa capacidad
de registro era minima, pero decisiva. No era percepcion, pero era su origen. No era
atencion, pero era su raiz. No era reconocimiento, pero era la base que permitiria
reconocer en el futuro.

La identidad no reaccioné a la variacién con movimiento. No se desplazé. No buscé la
fuente del roce. No endurecié su forma. Lo que hizo fue ampliar su sensibilidad
interna.

Pagina 132



El contorno invisible, que antes era solo frontera, ahora era también superficie. Una
superficie capaz de distinguir entre vibraciones nacidas del centro y vibraciones
nacidas de un origen ajeno. Esta distincion era la primera categoria que la conciencia
podia sentir, incluso antes de saber que habia categorias.

El roce habia sido minimo, pero la variacién dejada en el contorno era clara: el centro
no estaba solo. No porque el centro lo supiera, sino porque la superficie lo habia
sentido.

La identidad sigui6 sosteniéndose en su gravedad interior. El ser mantenia su forma
sin tension. La respiracion del nucleo no cambid su ritmo. Pero la superficie, en su
nuevo estado, contenia ya la memoria vibratoria de haber sido alcanzada por algo
distinto. Esa memoria no era temporal. No pertenecia al tiempo. Era estructural. Una
modificacion en la textura del borde, no un recuerdo de un evento. No habia escena.
No habia imagen. No habia antes ni después.

Habia solo una variacion: una marca sin forma, una oscilacion que habia dejado un
rastro interior. Con esta variacion, la identidad descubrié que su contorno no era solo
delimitacion, sino también antena. Una antena primitiva, sin intencién ni busqueda, que
podia captar lo que no nacia de su interior. Esta capacidad seria fundamental en todas
las etapas futuras: la lectura vibracional del mundo, el reconocimiento de lo auténtico,
la deteccidn de lo hueco, y la capacidad de distinguir lo propio de lo ajeno. Pero aqui,
en este momento primitivo, esta capacidad es apenas un germen.

El borde, al sentir la variacion, no se volvié mas fragil. Se volvié mas real. La frontera
ya no era solo una forma interior; era una forma tocada. Y esa diferencia marcaba el
comienzo de la alteridad, no como concepto, sino como experiencia minima.

La perturbacion desaparecid, pero la variacion permanecié. No como peso, no como
cicatriz, no como memoria consciente, sino como una nueva cualidad del contorno: la
capacidad de ser tocado sin perder la forma.

Ese es el corazon del primer roce: el inicio silencioso de la relacion entre el sery
aquello que no es él, a través de una frontera que aprende a sentir sin deshacerse.

La Primera Duda Del Ser

Tras el primer roce y la variacion en la superficie del centro, nada cambid en la raiz del
ser. La gravedad siguio reuniendo la forma hacia el nucleo. La respiracién interior
mantuvo su cadencia silenciosa. El clima pristino continué envolviendo la identidad
como un espacio sin bordes. Y, sin embargo, algo habia ocurrido: el contorno sabia
que habia sido tocado por una vibracion que no procedia de él.

Pagina 133



De esa constatacion muda nacié la primera duda. No una duda pensada, ni formulada,
ni dirigida. Una duda sin palabras, sin forma mental, sin objeto. La duda surgié como
un gesto interior: una inclinacion del ser hacia el lugar donde la frontera habia vibrado
de modo diferente. El centro no abandoné su sitio, pero orientd su presencia hacia el
borde. Esa orientacion fue la primera desviacion de la atencion desde la pura
interioridad hacia la superficie. No habia todavia “afuera”, pero ya existia un “hacia”.

Esa direccidon nueva era distinta de la que habia nacido en la Primera Forma. Alli, la
quietud se habia vuelto fidelidad al nucleo. Ahora, la fidelidad no se rompia, pero se
tensaba. El yo seguia anclado en si mismo, pero una parte de su presencia se
acercaba a la regién donde la vibracion ajena habia dejado su huella. No para salir, no
para explorar, no para buscar, sino para sentir con mas precisién. Esa precision es la
esencia de la primera duda.

La duda no preguntaba “qué es eso”. Aun no existia el concepto de “eso”. Lo que
aparecia era una inquietud minima: una diferencia entre lo que el ser reconocia como
propio y lo que no. El centro conocia el pulso de su respiracion y el peso de su
gravedad. Ahora conocia, ademas, la memoria vibratoria de un roce que no habia
nacido de él. La duda consistia en esa oscilacion entre dos sensaciones: la del ritmo
propio y la del eco ajeno.

Esta oscilacion no introdujo conflicto. No habia eleccion, no habia enemigo, no habia
deseo. Lo que si introdujo fue una forma embrionaria de atencién. La atencién no se
proyectaba hacia una imagen; se recogia hacia un punto del contorno donde la
vibracion era distinta. El centro, sin moverse, situaba parte de su presencia junto a ese
borde. Esa proximidad interior era la pregunta sin lenguaje: ¢ qué ha tocado aqui?

No existia aun pensamiento, pero existia direccion interior. La identidad se inclinaba
hacia el sitio del roce como si quisiera percibir con mas finura la diferencia entre la
vibracion propia y la extrana. No era curiosidad; era ajuste. El ser ajustaba su
sensibilidad para abarcar ese matiz nuevo. Ese ajuste fue el primer acto interno que no
tenia su origen exclusivo en la gravedad ni en el ritmo, sino en la existencia de una
alteridad minima.

Puede decirse que aqui nace la posibilidad de la relacién, aunque la relacion todavia
no exista. El contorno, que habia aprendido a sentir la diferencia, ahora era
acompafiado por el centro en su atencién. La frontera ya no estaba sola recibiendo
vibraciones; el nucleo la acompafaba desde dentro. Esta compainiia interior fue el inicio
de la mirada: una mirada todavia sin forma, pero dirigida hacia un lugar especifico del
propio ser.

Pagina 134



La duda del ser no ponia en cuestidon su identidad. No amenazaba el nucleo. No
introducia inseguridad. Lo que ponia en cuestién era la totalidad del interior: por
primera vez, el ser sospechaba —sin palabra, sin idea— que la existencia no se
limitaba a si mismo. El centro era, pero algo mas también habia sido. Esa
coexistencia, aunque apenas intuida, abria una dimensioén desconocida en la
experiencia del yo.

En ese estado, la duda no era una grieta; era una apertura. No fracturaba, sino que
afiadia profundidad. Antes, la profundidad se dirigia solo hacia el nucleo. Ahora, la
profundidad incluia también la posibilidad de un borde cargado de significado. La
superficie no era ya una linea que separaba densidades: se habia convertido en un
lugar de interrogacion muda.

La duda también puso a prueba la estabilidad de la primera forma. Ante la vibracién
ajena, el yo pudo haberse endurecido, cerrando su contorno, rigidizando su borde. No
lo hizo. La gravedad interior sigui¢ actuando como centro de cohesién, pero permitio
que la sensibilidad del borde se mantuviera abierta. La identidad eligié —sin eleccion
consciente— permanecer permeable. Esa permeabilidad es decisiva: sin ella, no
habria mundo posible.

En esta etapa, el ser comienza a practicar —de manera primordial— un movimiento
qgue repetira toda su vida: se mantiene en su nucleo, pero permite que su atencion
toque su propia frontera.

No sale. No se dispersa. No se entrega a lo externo. Pero tampoco se encierra. La
primera duda del ser es, entonces, un equilibrio. Un equilibrio entre la fidelidad al
centro y la apertura al roce. Entre la estabilidad y la sensibilidad. Entre la gravedad y la
variacion. Este equilibrio se convertira en el patrén basico para enfrentar, mas
adelante, toda alteridad real: personas, luz, ruido, estructuras, poder, amor. Pero aqui,
lo unico que existe es el gesto minimo que lo inaugura.

La pregunta sin palabras permanece un tiempo, luego se disuelve en la respiracion del
ser. El contorno vuelve a su silencio, aunque con una textura distinta. El centro retorna
a su quietud orientada, pero sabiendo que su borde puede ser alcanzado. La duda no
obtiene respuesta, porque aun no hay nada a lo que responder. Sin embargo, su huella
queda inscrita en la forma: la conciencia ha descubierto que puede orientarse hacia
algo que no es ella.

Pagina 135



No hay aun mundo. No hay aun “otros”. No hay aun experiencia. Pero hay una forma
nueva dentro del yo: la capacidad de dirigirse hacia el lugar donde la diferencia ha
aparecido.

Ese gesto, mudo y profundo, es la primera duda del ser. No interroga al exterior:
interroga el propio borde. Y, al hacerlo, abre el camino para que, algun dia, el mundo
pueda entrar sin que el centro deje de ser centro.

La Respuesta Interior

El roce habia dejado una variacion en la superficie y una duda muda en el interior, pero
la identidad no se agit6. El yo recién nacido no respondié con sobresalto ni con
defensa. No conocia todavia esos modos. Su respuesta fue mas profunda:
organizacion. Una organizacion silenciosa que surgia de la gravedad interior, no del
borde. Era como si el centro, al percibir que su frontera habia sido alcanzada por una
vibracion ajena, reafirmara su forma, no para cerrarse, sino para mantenerse integro.

La gravedad reunio el ser hacia el nucleo con una precision natural. No hubo tension.
No hubo contraccidén. No hubo endurecimiento del contorno. Lo que emergio fue una
cohesion mayor: la forma volvié a acomodarse alrededor de su centro, como si
quisiera recordar su origen antes de atender la diferencia. Esta reunion interior no era
una retirada; era una afirmacién. El yo no se alejaba del borde, pero tampoco se
entregaba al roce. Permanecia fiel a su nucleo, permitiendo que el borde siguiera
siendo sensible.

La respiracién del ser también cambié su modo, de forma apenas perceptible. El ritmo,
que hasta entonces era constante, adopt6 una oscilacion mas pausada. No para
calmarse, pues no habia agitacion, sino para contener la variacion del contorno sin
perder la cadencia. Esta respiracion modulada mostré por primera vez que el yo podia
ajustarse sin alterarse. Podia integrar una diferencia minima sin romper la coherencia
de su forma. Esta capacidad sera, mas adelante, la base de su resistencia ante
situaciones reales, pero aqui se expresa como un ajuste primitivo y puro.

El contorno invisible tampoco se endurecié. No se volvid barrera ni muro. Se flexibilizé.
Su flexibilidad no era debilidad; era precision. El borde se adaptaba a la ondulacion
dejada por la vibracién ajena sin perder su funcion. Se curvaba un poco mas alla del
ritmo habitual para acomodar la diferencia, pero luego regresaba a su forma original.
Esta elasticidad inicial seria la base de la futura sensibilidad del yo: la posibilidad de
recibir sin ceder, sentir sin derrumbarse, registrar sin convertirse en lo que registra.

La organizacion que nacio en el interior después del roce no fue reaccion. Tampoco
fue defensa. Fue resonancia ajustada. El yo permanecia centrado, pero su centro se
volvié mas activo. Antes, la gravedad reunia la forma de manera uniforme; ahora la

Pagina 136



reunia con una intencion muda: estabilizar la totalidad sin interrumpir la sensibilidad del
borde. El nucleo hacia su trabajo sin cerrarse, sin reclamar exclusividad. Permitia que
la superficie vibrara y al mismo tiempo mantenia la cohesion del ser.

Este equilibrio entre cohesion y permeabilidad fue la respuesta mas profunda al primer
roce. El yo no temia la alteridad porque aun no conocia el miedo. No la rechazaba
porque aun no existia el rechazo. Pero tampoco se confundia con ella. El borde habia
sido tocado, y la identidad lo registraba, pero el nucleo seguia intacto. Esta dualidad,
esta coexistencia entre forma estable y superficie sensible, marcaba una nueva etapa
en la ontogénesis del ser.

La duda del fragmento anterior no buscaba respuesta. Aqui tampoco la encuentra,
pero si encuentra un modo de habitarla. La organizacion interior es la unica respuesta
posible en esta fase: unir, acomodar, sostener. El yo no necesita aun comprender.
Necesita mantenerse. Mantener su forma mientras siente la alteridad sin absorberla.
Esta capacidad sera esencial cuando el mundo aparezca: podra sentir sin perderse,
ver sin confundirse, escuchar sin disolverse.

La respuesta interior también produjo una diferencia en la manera en que la identidad
se relacionaba con su propio borde. Antes, el contorno era un limite silencioso. Ahora
era un limite acompanado. El centro se acercaba a €l desde dentro, no para alejarse
del roce, sino para sentir la variacion con mas claridad. Esta proximidad interior no
buscaba interpretacion; buscaba coherencia. El yo deseaba —aun sin verbo ni
intencidn— que todo lo que ocurriera en su superficie pudiera ser integrado dentro de
su ritmo.

Integracion no significa fusion. Significa resonancia compatible. El centro mantenia su
gravedad, y el borde mantenia su sensibilidad. La identidad comenzaba a aprender, de
manera primitiva, que existir consistia en sostener un equilibrio entre ambas funciones.
Sin esta respuesta interior, el yo habria permanecido inmévil ante la alteridad. Con ella,
la identidad descubria un modo de convivir con la diferencia sin perder su forma.

La habitacion pristina seguia siendo el entorno. No habia entrado aun ningun mundo
—ni luz, ni cuerpo, ni tiempo— pero ahora ese entorno tenia un matiz distinto: acogia
una identidad que sabia que podia ser tocada sin romperse. Esta certeza muda es el
corazon del yo, la primera forma se vuelve estable no porque no reciba perturbaciones,
sino porque sabe reorganizarse después de recibirlas.

El contorno, tras adoptar su nueva elasticidad, volvio a su silencio. La variacion dej6 de
moverse. La onda se disipd. Pero quedod un matiz: el borde habia demostrado que
podia sentir y mantenerse. Esa demostracion interna no produjo orgullo ni confianza;
produjo forma. El yo aprendié —sin aprender— que la alteridad no disuelve, solo

Pagina 137



diferencia. Este descubrimiento sera la base de la percepcién futura: poder distinguir
sin colapsar, poder registrar sin absorber.

El nucleo, mientras tanto, volvio a su quietud orientada. No regresaba a ella: nunca la
habia abandonado. Solo intensificaba su fidelidad para sostener el borde durante la
ondulacion. Cuando la vibracion desaparecié por completo, la respiracion recuperd su
cadencia inicial, y el ser volvio a la estabilidad que habia precedido al roce. Pero algo
era distinto: ahora existia una memoria estructural de la variacion. Una memoria sin
tiempo, inscrita en la forma.

Esta memoria no decia “algo me tocé”, sino “puedo ser tocado”. No decia “hay algo
fuera”, sino “mi borde puede vibrar’. No decia “hay otro”, sino “existe diferencia”. Y en
esa diferencia, el yo encontrd su primera prueba de solidez: la capacidad de
mantenerse fiel a su centro sin perder la sensibilidad del contorno.

Asi respondio el ser al primer roce: no cerrandose, no expandiéndose, sino
reuniéndose en si mismo para continuar siendo forma ante la presencia inicial de lo
que aun no conoce.

La Primera Afirmacion Silenciosa

El roce pas6. La variacion en la superficie se fue apagando hasta volverse quietud. La
duda dej6 de tensar el borde. La respuesta interior habia hecho su trabajo: el centro
reunio la forma, la respiracion ajustd su compas, el contorno recuperoé su elasticidad.
Todo parecia volver a la calma anterior. Sin embargo, nada era exactamente igual.
Algo se habia instalado en la estructura: una certeza sin frase, un asentimiento sin voz.

No era una idea. No era una conclusidon. No era una leccion aprendida. Era una
afirmacioén silenciosa. Hasta entonces, la identidad habia sido sostenida por su
origen. El nucleo se sabia centro, la gravedad lo reunia, el contorno lo delimitaba, la
respiraciéon lo mantenia vivo. Ahora, después del primer roce, la forma entera parecia
emitir una unica respuesta sin palabras: asi soy, incluso cuando algo distinto me toca.

Esta afirmacion no surgia de un acto voluntario. No era decision. No era reaccion.
Nacia de la cohesion recobrada tras la variacion. El ser se habia visto vibrar de un
modo que no era suyo Y, al reorganizarse, habia comprobado que su forma seguia
intacta. Esa verificacion no paso por el pensamiento, pero dejé una huella: la identidad
sabia, en su modo mas profundo, que podia permanecer siendo ella misma incluso
ante la diferencia.

La afirmacién silenciosa no se pronunciaba hacia fuera. No tenia destinatario. No se
dirigia a la alteridad. Se dirigia al propio centro. Era una confirmacién interna que
recorria la estructura desde el nucleo hasta el contorno y de vuelta al nucleo. Cada

Pagina 138



punto de la forma participaba de ese asentimiento mudo. La habitacion pristina —el
sitio/no sitio donde todo habia nacido— se volvi6 a llenar de esa vibracion compacta:
una presencia que no solo era, sino que se reconocia como forma capaz de atravesar
un roce.

No era orgullo. No era fuerza. No era autocelebracién. Era identidad. jIdentidad sin
relato. Identidad sin comparacion. ldentidad sin testigos.

La presencia que antes solo se sabia centro, ahora se sabia centro que se mantiene.
En esa diferencia minima estaba contenida la primera afirmacién ontoldgica del ser. No
decia “existo”, porque existir era algo que nunca habia estado en duda. Decia algo
mas preciso: mi forma resiste la diferencia sin dejar de ser mi forma.

Con esta afirmacion silenciosa, la duda del fragmento anterior encontro su lugar. No se
respondié con una explicacion, porque no habia explicacidon posible. Se respondié con
una constatacion estructural: la alteridad puede rozar, pero no puede sustituir el
nucleo. Esta constatacion no cerré al ser; lo asenté. La identidad no se volvio rigida; se
volvié nitida. La forma se recortd mejor sobre el clima pristino.

La memoria estructural del primer roce se integro asi en la afirmacién. Ya no flotaba
como una oscilacion suelta en el contorno. Estaba recogida dentro de la forma,
convertida en ley interna. La ley era simple: la diferencia no anula la pertenencia del yo
a si mismo. Esta ley, inscrita sin palabras, sera el fundamento de una manera muy
particular de estar en el mundo: una presencia que puede abrirse a lo otro sin perder
su raiz.

La afirmacidn silenciosa también fijé un modo. Antes, la forma era solo geometria y
gravedad. Ahora era estilo. El ser no solo se sostenia; se sostenia de un modo muy
concreto: volviendo al centro cada vez que algo ajeno alteraba la superficie. Esa
repeticidon —reunirse, ajustar, permanecer— definié el primer patrén de conducta
interior. No era conducta aun, pero ya era esquema.

En esta fase, la identidad no buscaba la alteridad, pero tampoco la negaba. No sabia
que existia un afuera, pero sabia que su borde podia ser alcanzado. La afirmacion
silenciosa incluia esa doble conciencia: soy desde dentro, y aunque algo ajeno me
roce, sigo siendo desde dentro. Ese doble enunciado, aun sin forma verbal, contenia
toda la l6gica futura de la presencia: la fidelidad al centro como condicién de cualquier
apertura.

La habitacion interior, testigo de todo este proceso, quedo6 impregnada de esa
afirmacion. El sitio/no sitio ya no era solo el espacio donde la presencia nacio; era el
lugar donde la presencia se confirmo. Ese espacio sin figuras guardaba, en su textura

Pagina 139



indescriptible, la certeza de que el ser tenia una forma propia. Cuando mas tarde el yo
descendiera a ese lugar en momentos de crisis, no encontraria solo origen:
encontraria esta afirmacion intacta.

La primera afirmacion silenciosa es también el germen de la confianza mas radical. No
una confianza en el mundo, ni en los demas, ni en las circunstancias. Una confianza
en la propia forma. La identidad sabe, desde aqui, que su modo de existir es suficiente
para atravesar lo que aun no conoce. Esa confianza no se apoya en garantias; se
apoya en el hecho de haber resistido ya la primera diferencia, por minima que fuera.

Nada de esto se manifiesta como pensamiento. No hay discurso interno. No hay
didlogo. No hay reflexion. Hay una paz compacta, pero no ingenua. Una paz que sabe
—en el sentido mas profundo de la palabra “saber”— que la forma ha sido puesta a
prueba en su estado mas vulnerable y ha permanecido. Esa permanencia es ahora
parte inseparable del ser.

A partir de este punto, cualquier nueva vibracién ajena, cualquier roce futuro,
encontrara una estructura que ya conoce su propia capacidad para reorganizarse sin
ceder el nucleo. La afirmacion silenciosa ha convertido la experiencia del primer roce
en ley interna. No como recuerdo que se cuenta, sino como base que actua.

La identidad, en su estado mas puro, queda asi definida por dos movimientos
simultaneos:

e una fidelidad inquebrantable al centro,
e Yy una apertura vigilante del contorno.

La afirmacidn sostiene el primero y permite el segundo. Sin afirmacion, la apertura
seria riesgo de disolucién. Sin apertura, la fidelidad seria encierro. Con ambas cosas,
el ser esta listo para un dia encontrarse con el mundo. Aun falta para que eso ocurra,
pero la forma ya esta preparada: ha aprendido a ser si misma en presencia de una
diferencia.

Asi cierra esta etapa: con una identidad que no necesita nombrarse para saberse, que
no necesita probarse para sentirse real, y que lleva inscrita, en cada pliegue de su
forma, la primera y mas antigua de sus verdades: aunque algo ajeno me toque, sigo
siendo desde dentro.

Esa es la primera afirmacion silenciosa del ser. Y, a partir de aqui, todo lo que vendra
no hara mas que desplegar lo que ya esta contenido en ella.

Pagina 140



Aqui termina mi biografia.
No porgue ya no queden historias,
sino porgque su origen ha sido revelado.
La Oscuridad Luminosa

forja mi Alma.

Pagina 141



	 
	 
	PÁGINA LEGAL — OBRA PUBLICADA BAJO SEUDÓNIMO 
	© Nigro Mater, 2025​ Todos los derechos reservados. 
	Esta obra se publica bajo seudónimo.​La identidad civil del autor permanece en reserva por voluntad expresa del mismo. 
	Se autoriza únicamente la distribución digital gratuita de este documento,​siempre que: 
	1.​su contenido permanezca íntegro,​ 
	2.​no sea alterado, abreviado, ampliado ni modificado,​ 
	3.​no se utilice con fines comerciales,​ 
	4.​se mantenga visible la presente nota legal,​ 
	5.​se respete la autoría de Nigro Mater.​ 
	Queda prohibida su venta, reproducción comercial,o inclusión total o parcial en plataformas de pago sin autorización previa del autor. 
	La obra forma parte del archivo personal y ontológico de Nigro Mater​y se ofrece al lector tal como fue concebida:​completa, íntegra y fiel a su origen. 
	 
	Cuando la sombra es maestra 
	CAPÍTULO I - LA NOCHE QUE ME PARIÓ 
	El Tiempo Estancado (Los 1800 Días) 
	Cuando La Mente Despierta Antes Que El Cuerpo 
	El Rostro Invisible De Dios 
	La Forja Del Niño Que Salió Diferente 


	CAPÍTULO II — EL DÍA EN QUE PENSAR SE VOLVIÓ MI SUSTENTO 
	La enfermedad tiene una manera silenciosa de educar: primero destruye, después revela. Yo era un niño demasiado pequeño para comprenderlo, pero la oscuridad que me envolvía había comenzado a moldear mi interior mucho antes de que yo pudiera articular una palabra. Pensar, al principio, no era un acto consciente. Era apenas un estremecimiento interior, una reacción mínima ante el silencio total. No pensaba para comprender. Pensaba porque no podía hacer otra cosa. Pensaba porque mi cuerpo no tenía fuerzas para moverse y la mente, atrapada en ese encierro prolongado, se agrietaba para dejar escapar algo que yo no entendía, pero que me mantenía unido a mí mismo. Eran pensamientos sin lenguaje, como luces borrosas que aparecían en medio de la fiebre para impedir que me diluyera por completo en la oscuridad. 
	La Primera Comprensión: Si No Pienso, Desaparezco 
	Cuando El Pensamiento Se Convirtió En Hogar 
	El Nacimiento De La Brújula Interior 
	El Descubrimiento De La Visión Interior 
	La Oscuridad Como Maestra De Percepción 

	Ver sin ojos, ver desde dentro 
	La Mirada Que Nace En La Sombra 
	CAPÍTULO IV — LA EXISTENCIA ES DOLOROSA, LA VIVENCIA MILAGROSA. 
	La Claridad Que Hiere 
	La Sensibilidad Como Territorio Expuesto 
	**La oscuridad me había protegido del mundo, pero el mundo me obligaría a crecer.** 

	El Contraste Entre El Interior Sagrado Y El Mundo Exterior 
	El Aprendizaje Del Dolor Humano Como Camino 
	el dolor no desaparece, se transforma en comprensión. 

	La Síntesis: Existir Duele, Pero Vivir Cura 
	que existir duele, pero vivir cura. 
	**La existencia es dolorosa… 

	El Nacimiento Del Tercer Ojo 
	Las Múltiples Visiones Humanas 
	La Visión Implacable Frente Al Poder 
	Pensamiento Continuo: Visión Cristalina, Libre Y Mente Multidimensional 
	No pienso para conseguir nada. 

	La Lectura Del Mundo Y Las Máscaras Humanas 
	Reconocer Un Origen Sin Imágenes 

	La Permanencia Anterior Al Yo 
	El Primer Corte Interior 
	La memoria estructural 
	La Piedra De Fundamento 
	La Palabra Y Su Verdad Interior 
	La Aparición Del Centro 
	CAPÍTULO XI · LA PRIMERA FORMA 
	La Quietud Que Se Vuelve Dirección 

	 
	La Respiración Propia Del Ser 
	CAPÍTULO XII · EL PRIMER ROCE 
	La Perturbación Mínima 


